
ISBN 978-616-90901-0-6

ธรรมะ
ราคา 150 บาท





อาจารย์วศิน อินทสระ สอนว่า

ให้เห็นทุกสิ่งและทุกเรื่อง เป็นเรื่องธรรมดาของโลก 

มีคนถามอาจารย์ว่า

“ทำ�ไมผมถามอาจารย์ ไม่ว่าเรื่องอะไรก็ตาม

อาจารย์จะตอบว่าธรรมดาเสมอ”

อาจารย์ตอบคำ�ถามนี้ว่า “ธรรมดา”

ธรรมะซันเดย์



ธรรมะซันเดย์
ธรรมบรรยาย
โดย อาจารย์วศิน อินทสระ
คัดเลือกและคัดลอก
โดย ขวัญ เพียงหทัย

หากเป็นธนาณัติ 
กรุณาสั่งจ่าย ปท.ดุสิต 
ในนาม นายโก้ แซ่อึ๊ง 
๒๙๐/๑ ถนนพิชัย 
แขวงถนนนครไชยศรี 
เขตดุสิต 
เขตดุสิต กรุงเทพฯ ๑๐๓๐๐
ราคาเล่มละ ๙๐ บาท 
(ค่าส่งฟรี)

ท่านสามารถมอบหนังสือนี้
เป็นของขวัญแด่คนที่คุณรัก 
โดยโอนเงินผ่านธนาคาร
ไทยพาณิชย์ สาขาราชวัตร
ชื่อบัญชี นายโก้ แซ่อึ๊ง 
เลขที่บัญชีออมทรัพย์ 
๑๓๐-๒-๑๕๑๕๔-๕
แล้วส่งใบฝากเงินพร้อมชื่อ 
ที่อยู่ เบอร์โทรศัพท์ของท่านได้ที่ :
ฝ่ายจัดการ 
คุณวิมลลักษณ์ อาศัยพานิชย์
โทรศัพท์ ๐๒ ๒๔๓ ๑๒๗๙, 
โทรสาร ๐๒ ๒๔๑ ๖๖๒๒

พิมพ์ครั้งแรก : 
ธันวาคม ๒๕๕๓
จัดพิมพ์โดย : 
ห้องหนังสือเรือนธรรม
๒๙๐/๑ ถนนพิชัย 
แขวงถนนนครไชยศรี 
เขตดุสิต กรุงเทพฯ ๑๐๓๐๐
โทรศัพท์ ๐๒ ๒๔๔ ๘๒๙๒ 
www.ruendham.com



แด่...
อาจารย์วศิน อินทสระ

เนื่องในวาระอายุปีที่ ๗๗



ข้าพเจ้ารู้สึกปลื้มใจมากท่ีได้ทราบ
จาก ขวัญ เพียงหทัย ศิษย์ผู้หน่ึง   
ซึ่งได้ไปศึกษาธรรมะวันอาทิตย์กับ
ข้าพเจ้าเป็นเวลานาน คิดว่าไม่น้อย
กว่า 10 ปี ข้าพเจ้าสอนครั้งละชั่วโมง
ครึ่ง เนื้อหาหลักเป็นพระไตรปิฎก  
ซึ่ ง ข้ าพ เจ้ า ได้ เ รี ยบ เ รี ย งขึ้ น เอ ง 
เป็นการศึกษาธรรมะวันอาทิตย์
หลัก สูตรพิ เศษของมหาวิทยาลัย      
มหามกุฎราชวิทยาลัย ท่ีวัดบวรนิเวศ
วิหาร กรุงเทพฯ ข้าพเจ้าสอนมา
ประมาณ 27 ปี ต่อเนื่องกันมา ระยะ 
2-3 ปีหลังนี้หยุดบ้างเป็นครั้งคราว 
เพราะสุขภาพไม่เอื้ออำ�นวย ป่วย
บ่อยๆ ได้หยุดสอนมาประมาณครึ่งปี
แล้วด้วยเหตุผลหลายประการ 
	 เรื่องที่ ขวัญ เพียงหทัย นำ�เสนอ
ท่านผู้อ่านนี้เป็นส่วนเล็กน้อยของคำ�
บรรยายทั้งหมด เป็นส่วนเบ็ดเตล็ด
เท่าที่ เธอบันทึกได้  ไ ม่ ใช่ เ น้ือหา
ทั้งหมด เปรียบไปเหมือนน้ำ�ในสระ
ใหญ่ เธอตักขึ้นมาให้ดูเพียงถังเล็กๆ 
ถังหนึ่ง แต่ก็น่าปลื้มใจที่ตักขึ้นมาให้ดู
ได้อย่างน่าชื่นชม 

คำ�อนุโมทนา

	 ขวัญ เพียงหทัย เป็นศิษย์ผู้หนึ่ง
ที่ชอบศึกษาและปฏิบัติธรรม และ
ชอบเขียนหนังสือ ได้เขียนหนังสือไว้
หลายเล่ม เช่น ธรรมะรอบกองไฟ 
ช้อปปิ้งบุญ เป็นต้น เขียนด้วยภาษา
ที่ชาวบ้านทั่วไปเข้าใจง่าย หนังสือ
เล่มนี้ก็เช่นเดียวกัน เป็นเรื่องที่เธอ
พยายามให้ผู้อ่านเข้าใจง่าย ส่วนใด     
ที่ยังเข้าใจยากอยู่เป็นเพราะเนื้อหา
ของเรื่องยากอยู่ในตัวเอง
	 ข้าพเจ้าขออนุโมทนาอย่างยิ่งที่
ขวัญ เพียงหทัย มีฉันทะ วิริยะ จิตตะ 
และวิมังสาเรียบเรียงหนังสือเล่มนี้ขึ้น 
แม้ เป็นเพียงส่วนเล็กน้อยแห่งคำ�
บรรยายทั้งหมดของข้าพเจ้า แต่ก็ได้
รสดีมีคุณค่า เหมือนเลือกเก็บดอกไม้
ในสวนใหญ่มาจัดให้ดูแจกันหนึ่ง คิด
ว่าคำ�เปรียบเทียบนี้ไม่เกินความจริง 
ขอให้ขวัญ เพียงหทัย ปราศจากทุกข์ 
โศก โรค ภัย อุปัทวันตราย ทั้งหลาย
ทั้งปวง ประสบแต่ความสุขสวัสดีในที่
ทุกสถานในกาลทุกเมื่อ

ด้วยความปรารถนาดีอย่างยิ่ง
วศิน อินทสระ

๐๐๔



แสงแดดยามเช้าวันอาทิตย์อันเงียบ
สงบช่างอ่อนโยนเหลือเกิน ฉันมี
ความสุขขณะเดินไปบนบาทวิถีที่มี
ต้นไม้ใหญ่เรียงรายให้ร่มเงาไปตาม
ถนนราชสีมา เป็นโมงยามอันเพลิด 
เพลินและออกกำ�ลั งกายไปด้วย 
ชั่วโมงหนึ่งต่อมาฉันก็มาถึงวัดบวร-
นิเวศฯ บางลำ�ภู เพื่อเรียนธรรมะกับ
ท่านอาจารย์วศิน อินทสระ
	 ในห้องเรียนธรรมะวันอาทิตย์ 
อาจารย์ให้พวกเราเรียนพระสูตร ซึ่ง
อาจารย์ได้เขียนให้อ่านง่ายสำ�หรับ
คนยุคนี้ การเรียนพระสูตรจะบอก
เล่าถึงพระพุทธเจ้าว่าพระองค์เสด็จ
ไปยังที่ ใด ทรงสั่ งสอนผู้ ใด และ      
สั่งสอนว่าอย่างไร ทำ�ให้เกิดความ
รู้สึกใกล้ชิดกับพระพุทธองค์อย่างน่า
ประทับใจ บางวันอาจารย์ก็จะ
ปาฐกถาธรรม คือสอนจริยธรรมและ
ข้อธรรมอ่ืนๆ อันเกี่ยวข้องกับชีวิต
ประจำ�วันของเรา เพื่อให้นำ�ไปใช้ได้
กับตัว เองทันที  มีการถาม-ตอบ       
ถกปัญหาข้อข้องใจกันในชั้นเรียน 
ทำ�ให้เห็นทัศนะที่แตกต่าง และได้มุม
มองใหม่จากผู้ร่วมชั้นเรียน และยังมี
การพักรับประทานอาหารของว่าง
กันอย่างเอร็ดอร่อยเพลิดเพลินด้วย

	 เช้าวันอาทิตย์จึงเป็นโมงยาม
แห่งความอบอุ่น สงบจิตสว่างใจ และ
รสพระธรรมนั้นก็หอมหวานเป็น
พิเศษจนรู้สึกได้ จึงเป็นที่มาของชื่อ
หนังสือเล่มนี้ที่ฉันบอกเล่าจากความ
รู้สึกว่า ‘ธรรมะซันเดย์’ คือทั้งเป็น
ธรรมะวันอาทิตย์ และเป็นธรรมะ
พิเศษสวยหวานดุจไอศกรีมซันเดย์      
ที่แสนพิเศษ
	 ถ้อยธรรมในหนังสือเล่มนี้ได้คัด
เลือกมาจากส่วนที่เหมาะกับการใช้
ธรรมะในชีวิตประจำ�วัน เพ่ือประโยชน์ 
แก่ผู้อ่าน และเพื่อบันทึกไว้เป็นความ
ทรงจำ�อันงดงาม
	 ขอขอบคุณคุณนิดดา หงษ์วิวัฒน์ 
ท่ีได้กรุณาอนุญาตให้นำ�ภาพประวัติ
พระพุทธเจ้าจากอินเดียจากหนังสือ 
คำ �ตรัสและเหตุแห่ งคำ �ตรัส  มา
ประดับไว้ในหนังสือเล่มนี้
	 กราบขอบพระคุณอาจารย์วศิน 
อินทสระ ผู้เมตตาสอนธรรมะแก่ฉันมา
ตลอดเวลาอันยาวนาน และทำ�ให้กระ-
แสจิตอันเช่ียวกรากได้สงบลงสู่สันติ
	 ขออาราธนาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ โปรด
คุ้ มครอง ดูแลท่ านอาจารย์ ว ศิน      
อินทสระ มีสุขภาพแข็งแรง เป็น
ร่มโพธิ์ร่มธรรมแก่เหล่าศิษย์ทั้งหลาย
ด้วยเทอญ

ด้วยจิตคารวะ
ขวัญ เพียงหทัย

ในห้องเรียนธรรมะวันอาทิตย์

๐๐๕





ถาม - ตอบ



๐๐๘



ตามดูทุกข์ ตามดูไม่เที่ยง 

ตามดูอนัตตา 

เหมือนหมอมองหาโรค 

เพื่อแก้ไขโรค 

ไม่ใช่เพื่อเป็นโรค

๐๐๙



ถาม : บางคนบอกว่า การ
ที่เราโกรธเกลียดแล้วเก็บเอาไว้ 
(ขันติ โสรัจจะ อดทน อดกลั้น) 
จะทำ�ให้เก็บกด 

ตอบ : ไม่พูด แต่ก็ไม่เก็บ
กด คือมีวิธีปล่อยเหมือนขยะ  
ลงท่อแล้วน้ำ�ไม่ไหล มันจะตัน 
แต่ถ้าน้ำ�ไหล ขยะก็ไหลตาม ไม่
อยู่ในท่อ เรียกว่าไม่เก็บกด ไม่
ตัน ปลดปล่อยได้ ถ้ามันเป็นสิ่ง
ไม่ดี ฟังแล้วเราไม่เก็บ Let It 
Go ทำ�ได้โดยวิธีของพุทธ นิ่งโดย
ไม่ต้องเก็บกด คือทิ้งมันไป

การนิ่งคือการอดทน โสรัจจะ 
คือสงบ อดทนอย่างสงบ

ถาม : ถ้าทำ�บุญแล้วได้บุญ
มากมายหลายอย่าง ก็ไม่ต้องทำ�
อะไรทำ�บุญอย่างเดียว

ตอบ : บุญมีหลายอย่าง 
เราต้องทำ�เหตุคือบุญให้    
เหมาะสมกับผลที่เราต้องการ 
เช่น ต้องการนิพพาน ก็ต้อง
ทำ�เหตุซึ่งเป็นบุญไปถึงนิพพาน 
คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ถ้าต้องการ
ความมั่งคั่ง ก็ทำ�บุญที่เหมาะแก่
การร่ำ�รวย เช่น ทิฏฐธัมมิกัตถะ 
๔ เหตุของความร่ำ�รวย ไม่ใช่ว่า
ทำ�บุญให้ทานแล้วจะได้ผล     
ทุกอย่าง ถ้าอยากมีสุขแบบ
จักรพรรดิก็ต้องทำ�เหตุแห่งบุญ
จักรพรรดิ เช่น มีความเพียรไม่
ย่อท้อ เช่น เตมูจิน ใช้ความเพียร
ไปตีเมืองอื่นจนขยายอาณาเขต
ได้มากมาย แต่ก็ว่างเปล่า      
วันหนึ่งตกจากหลังม้า แล้วก็ตาย 
ทำ�แต่บาป

๐๑๐



ถาม : ต้องการสิ่งใด    
ต้องทำ�เหตุให้ตรงกับผลที่
ต้องการ ปริมาณของเหตุ 
คุณภาพของเหตุ ต้องเพียงพอ 
ผลก็จะเกิดขึ้นตามมา เราจะรู้ได้
อย่างไรว่ามันพอ เพราะตาม
นิทาน บางทีทำ�เหตุนิดเดียว   
ผลมีมาก ?

ตอบ : ต้องทำ�เหตุใหญ่มาก 
ผลก็จะมาก (เหมือนนิทาน
เหมือนกัน ในนิทานเหตุน้อย  
ผลมาก ดังนั้น เมื่อเราทำ�เหตุ
มาก ผลก็ยิ่งมาก) เช่น โจรขโมย
มาหลายเรื่อง แล้วออกไปเป็น
แม่ทัพรบชนะ โทษทุกอย่างก็
หมดไป ยังได้ยศ ทรัพย์สินอีก
ด้วย เช่น การสอบวัดผล ถ้า
มาตรฐานการวัดสูง เราผ่านยาก 
เหตุยังไม่พอกับผลที่เขาต้องการ 
มีเหตุบางอย่าง มีเหตุใหญ่ มีผล
ไปนาน เช่น คนทำ�ผิด ถูกลงโทษ 
ไปรบชนะ ทำ�หนเดียว ความผิด
เก่าลบหมดเลย และยังมีผลอีก 
คือได้รางวัลและยศ นี่คือทำ�   
หนเดียวแต่ยิ่งใหญ่ และผลมาก    
เช่น เรื่องโฆษกะ เป็นสุนัขเห่า
ต้อนรับพระปัจเจกพุทธเจ้า จึงได้
ผลมาก แต่เมื่อตอนทิ้งลูกตัวเอง
ต่อมาก็ถูกทิ้ง แต่มีบุญคุ้มครอง
อยู่ เพราะทำ�ดีกับพระปัจเจก
พุทธเจ้า ซึ่งเป็นบุญใหญ่กว่าบาป
ที่ทำ�

๐๑๑



ถาม : พระพุทธเจ้าตรัสอปริหานิยธรรมกับชาววัชชีว่า     

“หากทำ�อย่างนี้ๆ แล้วจะไม่เสื่อมเลย” คำ�ว่าไม่เสื่อม

เลยนี้ จะขัดกับหลักความ ‘ไม่เที่ยง’ (อนัจจัง) หรือไม่ ที่ว่า      

ทุกอย่างจะต้องเปลี่ยนแปลงไป

ตอบ : ไม่ขัด เพราะอะไรที่จะเสื่อมต้องมีเหตุปัจจัยให้เสื่อม อะไร

ที่จะเจริญต้องมีเหตุปัจจัยให้เจริญ ถ้าเจริญแล้วมีเหตุปัจจัยให้เสื่อม    

ก็จะเสื่อมไปตามเหตุปัจจัย

๐๑๒



๐๑๓



ถาม : ศีลบริสุทธิ์ คืออย่างไร

ตอบ : ศีลบริสุทธิ์ มี ๔ ข้อ

๑. ไม่เป็นไปดังนี้

- ศีลขาด ผิดครบองค์ ๕ เช่น รู้ว่า

ของมีเจ้าของคิดจะลัก พยายาม

ลัก ลักแล้ว ลักได้ ถ้าคิดแต่ไม่ได้

ทำ� ศีลไม่ขาด

- ศีลทะลุ ทำ�แต่ไม่สำ�เร็จ 

ฆ่าแต่ไม่ตาย

- ศีลด่าง เขวี้ยงไม้ไป แต่ไม่โดน

หมาตัวที่ต้องการจะทำ�ร้าย

- ศีลพร้อย คิดอย่างเดียว ไม่ได้ทำ� 

๒. เป็นไท รักษาศีลด้วยเหตุผล 

ไม่ใช่รักษาศีลโดยไม่รู้เหตุผลว่า

รักษาทำ�ไม ทำ�ตามเขา

๓. ตัณหาทิฐิ ไม่เข้าไปผูกมัด 

ลูบคลำ� คือไม่ให้รักษาศีลด้วย

ตัณหา อยากได้นั่นได้นี่จึงไปรักษา

ศีล อย่างนี้

๔. เป็นพื้นฐานของสมาธิ

๐๑๔



ถาม : ถ้าเราไม่เพ่งโทษ 

คนในสังคมก็ไม่ได้แก้ไข ?

ตอบ : การเพ่งโทษกับ

การพิจารณาโดยแยบคายแล้ว

ตำ�หนิ ไม่เหมือนกัน การเพ่ง

โทษมีอคติ บางทีไม่มีโทษก็เพ่ง

โทษได้ แต่การพิจารณาแล้ว

ตำ�หนิยกย่องโดยสมควรก็ได้

ประโยชน์

ยกย่องคนที่ควรยกย่อง
ข่มคนที่ควรข่ม

ถ้ายกย่องคนที่ควรข่ม จะเกลี่ย

โทษลงด้วยปาก

ถ้าข่มคนที่ควรยกย่อง จะเกลี่ย

โทษลงด้วยปาก

คนเกิดมามีขวานติดปากมาด้วย

สำ�หรับให้คนชั่วทำ�บาปให้ตน

ถ้าสรรเสริญคนที่ควรติเตียน 

เขาจะไม่ได้รับความสุข

ถ้าติเตียนคนที่ควรสรรเสริญ 

เขาจะไม่ได้รับความสุข

๐๑๕



๐๑๖



“ความหวังผลย่อมสำ�เร็จแก่ผู้ที่รู้จักรอคอย ไม่รีบร้อน”
     สุภาษิตจากชาดก 

๐๑๗



ถาม : เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว 
ทำ�ไมยังต้องใช้กรรมอีก เช่น   
เจ็บหลัง ?

ตอบ : คือแรงเฉื่อย เหมือน
เราพายเรือ แล้วเรายกพายพาด
ขึ้นแล้ว เรือก็ยังแล่นต่อไปอีก
ระยะหนึ่ง กรรมของพระอรหันต์
เขาก็จะมาให้ชดใช้ในชาตินี้
เท่านั้น แม้บุญระดับอรหันต์    
ก็ต้านไม่ได้ แต่กรรมจะตามไป
ชาติหน้าไม่ได้ เพราะชาติหน้า
ไม่มี แต่กรรมใหญ่ไม่ค่อยมี มีแต่
กรรมเล็กกรรมน้อยเป็นส่วนมาก 
หรือมาทีเดียว เช่น พาหิยะถูกโค
ขวิด คือเป็นกรรมหนักมากจริงๆ
(ดังนั้น เราปุถุชนอย่าบ่นเลย 
เมื่อกรรมมาถึง ก็เราสร้างของ
เรามาเอง จงเร่งทำ�บุญกุศลให้ 
ตัวเองมากๆ เถิด อย่างน้อยมี
บุญคุ้มกันเพิ่มขึ้นให้แรงวิบาก
เบาลงหน่อย)

ถาม : ผลกับอานิสงส์ต่างกัน
อย่างไร ?

ตอบ : ผลนั้นได้ทั้ง ๒ อย่าง 
ผลดี ผลชั่ว
อานิสงส์ แปลว่า สิ่งที่พระ
อริยเจ้าสรรเสริญ เป็นด้านดี
อย่างเดียว เป็นสิ่งที่น่าสรรเสริญ
คนที่ให้ทานแล้ว คิดว่าเขาจะให้
เราตอบ คิดว่าชาติหน้าจะดี 
อย่างนี้มีผลมาก ไม่มีอานิสงส์
คนที่ให้ทานแล้ว คิดว่าทานนี้
ขัดเกลาจิต ทานนี้บริหารจิตเพื่อ
สมถะวิปัสสนา ทานนี้เพื่อความ
สิ้นอาสวะ อย่างนี้เป็นทานที่มี
อานิสงส์มาก
หากเดิมคิดว่าทำ�ทานเพื่อ     
ชาติหน้าดี แต่เมื่อได้รับคำ�สอน
ว่าให้ทำ�ทานเพื่อสิ้นอาสวะก็
ปฏิบัติตาม อย่างนี้ไม่เสียหาย 
ไม่ใช่ไม่จริงใจ แต่กลับได้ทั้งผล
มากและอานิสงส์มากด้วย

๐๑๘



ถาม : เวลาปฏิบัติธรรม   
จะสังเกตอย่างไรว่า ทำ�ไปด้วย
ฉันทะหรือตัณหา ?

ตอบ : ตัณหาเป็นไปเพื่อ
ภพใหม่ เพลิดเพลินยิ่งในอารมณ์
นั้นๆ ธรรมฉันทะ จะเป็นไปเพื่อ
ความดี เพื่อความพ้นทุกข์ แยก
ออกจากตัณหาตรงที่ความตั้งใจ
นั้นเป็นบุญกุศล เช่น เรียนเพื่อ
รับปริญญา เพื่อทำ�ประโยชน์ให้
มากขึ้น จะเป็นธรรมฉันทะ    
ถ้าเพื่อมีเงินเดือนเยอะๆ มีศักดิ์
ศรีในสังคม จัดเป็นตัณหา แต่แม้
จะเป็นตัณหาก็ไม่เป็นไร เพราะ
เป็นตัณหาที่ควบคุมโดยธรรม 
เหมือนไฟในเตา ได้รับการ
ควบคุมแล้ว ร้อนแต่หุงต้มได้  
แต่ถ้าเป็นไฟที่ไม่ได้ควบคุมก็จะ
ให้โทษได้ เราควบคุมโดยสำ�รวม
อินทรีย์ เพราะฉะนั้นเราอาศัย
ตัณหาละตัณหาได้ เช่น เรา
อยากได้ของสิ่งหนึ่งด้วยอำ�นาจ
ตัณหา เราก็เรียนรู้โทษของมัน
ไปด้วย ทำ�ให้พอได้แล้วก็เลิก  
คือเบื่อไปเอง

๐๑๙



ถาม : มีคนบอกว่า “ตัณหาเป็นสิ่งที่ควรละ 

ถ้าคนเราไม่มีตัณหาก็ไม่กระตือรือร้น 

ไม่แสวงหาความสำ�เร็จ ต้องมีตัณหา มีสิ่งเร้า

ให้เกิดความต้องการ” ปัญหานี้จะตอบอย่างไร ?

ตอบ : เขากระตือรือร้นได้ด้วยมีธรรมฉันทะเป็นตัว

กระตุ้น คืออยากทำ�สิ่งดี ทำ�แล้วได้ผลอย่างไรก็ไม่ทุกข์ 

ความเร่าร้อนไม่มี

ส่วนคนที่มตีัณหา ทำ�ไม่เลือกทาง เช่น คอร์รัปชั่น 

ทำ�ให้เกิดทุกข์ทั้งแก่ตัวเองและสังคม จะเป็นตัณหา

หรือไม่ ดูที่ตัวกระตุ้น อยากได้เงินเดือนขึ้น ธรรมฉันทะ

หาเงินไปให้พ่อแม่ ถ้าตัณหาก็เอาเงินไปกินเหล้า

๐๒๐



๐๒๑



ถาม : มีผู้ถามพระพุทธเจ้า
ว่า “อะไรนำ�โลกไป? อะไรทำ�ให้
โลกต้องดิ้นรน?  สิ่งทั้งปวงตกอยู่
ในอำ�นาจของอะไร ?”

ตอบ : พระพุทธเจ้าตรัส
ตอบว่า “ความคิดนำ�โลกไป 
ความคิดทำ�ให้โลกดิ้นรน 
สิ่งทั้งปวงตกอยู่ใต้อำ�นาจของ
ความคิดนั่นแหละ”

อธิบายว่า โลกจะไปทางไหน 
(โลกในที่นี้หมายถึงหมู่มนุษย์) 
ก็สุดแล้วแต่ความคิดของมนุษย์
จะนำ�ไป จะไปทางดีหรือทางชั่ว 
ทางสงบหรือทางวุ่นวาย 
ทางสงเคราะห์เมตตากันหรือ
ทางเบียดเบียนกัน ก็สุดแล้วแต่
ผู้นำ�โลกคือความคิด หรือ
จิตมนุษย์นั่นเอง

โลกคือหมู่มนุษย์ดิ้นรนก็เพราะ
จิตดิ้นรน หรือความคิดของเขา
นั่นเองดิ้นรน พอความคิดของ
เขาสงบโลกก็สงบ สิ่งทั้งปวง
จึงตกอยู่ภายใต้อำ�นาจแห่ง
ความคิดอย่างแท้จริง 
ถ้าความคิดของมนุษย์อยู่ใน
ภาวะที่สงบ โลกนี้จะสงบลง
ทันที ความสุขก็เกิดตามขึ้นมา
ทันทีเหมือนกัน  

๐๒๒



ถาม :  มีเรื่องหนึ่งเกิดขึ้น
ในสมัยพุทธกาล คือ พระรูปหนึ่ง
กราบทูลพระพุทธเจ้าว่า สิกขา
บทบัญญัติ คือพระวินัยและ
ธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้
นั้นมีมากเหลือเกิน รักษาให้
บริสุทธิ์บริบูรณ์ไม่ไหว เหยียดมือ
เหยียดเท้าไม่ค่อยได้ ดูจะผิดไป
เสียหมด จะบวชอยู่ต่อไปไม่ไหว
แน่ อยากจะขอลาสึกไปประพฤติ
ธรรมในเพศฆราวาส 

ตอบ : พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
“ถ้าเธอสามารถรักษาสิ่งสิ่งหนึ่ง
ได้ ก็ไม่ต้องรักษาอะไรอื่นอีก 
ธรรมและวินัยเป็นอันมาก 
เป็นอันเธอรักษาได้หมด  
และมีความสุขเป็นผลด้วย”

พระรูปนั้นทูลถามว่า สิ่งสิ่งนั้น
คืออะไร? ตรัสตอบว่า คือ 
ความคิด ถ้ารักษาความคิดได้ 
อย่างอื่นก็เป็นอันรักษาได้หมด 
ภิกษุนั้นรับว่า  พอรักษาได้

ท่านปฏิบัติตามคำ�แนะนำ�ของ
พระพุทธเจ้า โดยพยายามรักษา
ความคิดให้อยู่ในร่องรอยที่ดี
ที่ชอบ ไม่ช้าก็ได้สำ�เร็จอรหัตผล
ฯลฯ

๐๒๓





ถาม :  ไม่รู้อริยสัจ ๔ ตามเป็นจริงคือ
อย่างไร ?

ตอบ : พระพุทธเจ้าสอนว่า “เมื่อใด
ญาณทัศนะในอริยสัจ ๔ ประกอบ 
ด้วย รอบ ๓ อาการ ๑๒ ยังไม่บริสุทธิ์
แก่เรา ก็ไม่ปฏิญาณตนว่าเป็นสัมมา
สัมพุทโธ” คือต้องรู้อริยสัจด้วยรอบ ๓ 
อาการ ๑๒
ญาณ ๓ คือ สัจจญาณ กิจจฺญาณ กตญาณ 
ทุกข์ สัจจฺญาณ ยอมรับว่าชีวิตประกอบด้วย
ความทุกข์จริง
กิจจฺญาณ ความทุกข์เป็นสิ่งที่ควรกำ�หนดรู้ 
ไม่สู้ ไม่หนี
กตญาณ เรากำ�หนดรู้แล้ว
สมุทัย สัจจญาณ ยอมรับว่าตัณหาเป็นเหตุเกิด
ทุกข์
กิจจฺญาณ ยอมรับว่าตัณหาเป็นสิ่งควรละ
กตญาณ บัดนี้เราละได้แล้ว
นิโรธ สัจจญาณ ยอมรับว่าการดับทุกข์มีจริง
กิจจฺญาณ ยอมรับว่าการดับทุกข์ควรทำ�ให้แจ้ง
กตญาณ บัดนี้ทำ�ให้แจ้งแล้ว
มรรค สัจจญาณ ยอมรับว่ามรรคมีองค์ ๘ เป็น
ทางดำ�เนินไปสู่การแก้ทุกข์ได้จริง
กิจจฺญาณ ยอมรับว่ามรรคมีองค์ ๘ เป็นทางที่
ควรดำ�เนิน ควรปฏิบัติ
กตญาณ บัดนี้เราได้ดำ�เนินแล้ว ได้ปฏิบัติแล้ว



ขออโหสิกรรม

ถาม : ต้องขออโหสิกรรม 
ต่อหน้าหรือไม่
	
ตอบ : เขามีบทสวด       
ขออโหสิกรรมต่อผู้ตาย ถ้าขอ 
ต่อหน้าตอนมีชีวิตอยู่ก็ดี หรือถ้า
ตาย กายทิพย์เขารู้ เขาอาจจะ
อโหสิกรรมให้
ถ้าเราล่วงเกินพระอริยะจะมีโทษ 
ถ้าทราบว่าศพท่านอยู่ที่ไหน    
ให้ไปขออภัยที่ศพ อันตรายจะ
ระงับไป ถ้าไม่รู้ ให้ถวายดอกไม้
ธูปเทียน แล้วตั้งจิต    
ขออโหสิกรรม กรรมจะระงับ 
ไม่เป็นวิบาก

๐๒๖



ถาม : ถ้าล่วงเกิน
พระอริยะแล้วขอขมา 
จะเป็นการทำ�ให้ไม่เป็นไปตาม
กฎแห่งกรรมหรือไม่ ?

ตอบ : อันนี้เป็นข้อยกเว้น 
พระอริยะท่านให้อภัยอยู่แล้ว 
และเป็นผลดีแก่ผู้สำ�นึกผิด 
(แต่ถ้าไปทำ�กรรมหนัก ฆ่าพระ
อรหันต์ ก็ขอขมาไม่ได้) อันนี้
เป็นคำ�สอนที่เป็นเงื่อนไข 
กล่าวไว้ในตำ�รา

ถาม : ถ้าเขาไม่ยอมอโหสิ
ให้

ตอบ : ถ้าเราให้อภัย แล้ว
เขาไม่ให้อภัย ของเราจบแล้ว
แต่ของเขาไม่จบ เพราะเขาผูก
เวรไว้ เป็นเรื่องของเขา เหมือน
เทวทัต ผูกเวรพระพุทธเจ้า 
พระพุทธเจ้าไม่ผูกเวรตอบ 
เหมือนจุดไฟเผาฟ้า ก็ร้อน
ตัวเอง ฟ้าไม่ร้อน เราทำ�ตัวเรา
ให้สูงไว้

๐๒๗



๐๒๘



อย่าดูหมิ่น บาปกรรม จำ�นวนน้อย

จะไม่ต้อยตามต้องสนองผล

ดูตุ่มน้ำ�เปิดหงายกลางสายชล

ยังเต็มล้นด้วยอุทกที่ตกลง

อันคนชั่วสั่งสม บ่มบาป บ่อย

ทีละน้อยทำ�ไปด้วยใหลหลง

คงเต็มด้วยบาปนั้นเป็นมั่นคง

บาปย่อมส่ง ลงนรก ตกอบาย

๐๒๙



ถาม : ทำ�ไมโลกจึงสับสน? 
ทำ�ไมมนุษย์จึงวุ่นวาย? ถ้าตอบ 
ตามแนวพุทธวิทยาจะตอบว่า
อย่างไร 

ตอบ : เพราะจิตสับสน 
เพราะจิตวุ่นวาย ทั้งนี้เพราะสิ่งที่
นำ�โลกก็คือจิต ตามพระพุทธ
ภาษิตที่ว่า จิตฺเตน นียติ โลโก 
โลกอันจิตย่อมนำ�ไป หรือจิตนำ�
โลกไป ความคิดหรือจิตทำ�ให้โลก
ดิ้นรน, สิ่งทั้งปวงตกอยู่ในอำ�นาจ
ของจิตนั่นแหละ ถ้าเราจะ
เปลี่ยนแปลงโลกเปลี่ยนแปลง
สังคมต้องเปลี่ยนแปลงคนก่อน, 
การเปลี่ยนแปลงคนต้องเปลี่ยนที่
จิตของเขาก่อน ถ้าเปลี่ยนความ
คิดเขาไม่ได้ก็เปลี่ยนแปลงเขาไม่
ได้ มองเผินๆ มนุษย์เราเหมือน
อยู่ในโลกแห่งวัตถุ แต่พอมองลึก
ลงไป มนุษย์อยู่ในโลกของความ
คิด-ความคิดมีอิทธิพลยิ่งใหญ่ต่อ
วิถีชีวิตของปัจเจกชนและสังคม
ของมวลมนุษย์ สังคมจะเปลี่ยน
ไปถ้าความคิดโดยรวมของมนุษย์
เปลี่ยนไป

การคิดหรือความคิดที่ตรงกับคำ�
ว่า สังกัปปะ หรือ Thought   
ในภาษาอังกฤษนั้นเป็นลักษณะ
หนึ่งของจิต เป็นเจตสิกธรรม  
สิ่งที่เกิดกับจิต อยู่กับจิต จะอยู่
โดยลำ�พังไม่ได้ จิตเป็นธรรมชาติ
ผ่องใสและไม่ดี ไม่ชั่ว กลับเป็น
เศร้าหมองเพราะมีเจตสิกธรรม
อันเศร้าหมองเข้ามาผสม 
มีเจตสิกธรรมฝ่ายดีมาทำ�ให้ดี
ให้ผ่องแผ้วขึ้นตามสภาพเดิม 
สัมมาสังกัปปะ หรือ Right 
Thought จะเข้ามามีบทบาท
สำ�คัญมากตรงนี้คือ ความคิดที่
ถูกต้องดีงาม ไม่เป็นไปเพื่อความ
เศร้าหมอง แต่เป็นไปเพื่อความ
ผ่องแผ้ว

๐๓๐



ตัวอย่างความคิดที่เป็นไปเพื่อ
ความเศร้าหมอง เพื่อทุกข์ที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในมรรค
วิภังคสูตร คือความคิดในทาง
หมกมุ่นหลงใหลในสิ่งยั่วยวน 
ความคิดในทางพยาบาทชิงชัง
ปองร้าย ความคิดในทาง
เบียดเบียน ที่ตรงกันข้าม
ย่อมเป็นไปเพื่อความผ่องแผ้ว 
เพื่อสุข คือความคิดในการปลีก
ตนออกจากสิ่งยั่วยวน ความคิด
ในทางเมตตากรุณา ความคิด
ในทางไม่เบียดเบียนตนและ
ผู้อื่น-คนเราวันหนึ่งๆ คิดมากไป
ในทางเบียดเบียนตนเองบ้าง 
ในทางเบียดเบียนผู้อื่นบ้าง บาง
คนไม่เพียงคิดอย่างเดียว 
ทำ�ด้วย ก่อความเดือดร้อน 
แก่ผู้อื่นมากมายทำ�ให้โลกสับสน
ยิ่งขึ้น

๐๓๑





ข้อธรรม



๐๓๔



 - (รูปบนซ้าย) สิทธัตถะกุมาร
ประสูติ ณ ลุมพินีสถาน 
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร 
(สารนาถ) 

- (รูปล่างซ้าย) พระนางพิมพาเทวี
กับพระโอรสราหุลที่เพิ่งประสูติ 
บรรทมหลับในห้อง  เจ้าชาย
สิทธัตถะทรงยืนทอดพระเนตร
ปลงสังเวช ก่อนเสด็จออกบรรพชา  
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร (สารนาถ)

- (รูปขวา) พระโพธิสัตว์
ทรงสู้กับกองทัพมาร 
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร 
(สารนาถ)

๐๓๕



ความโลภ ๓ ระดับ

๑. ความโลภอย่างหยาบ เรียกว่า 
อภิชฌาวิสมโลภะ เป็นโลภทุจริต 
อยากได้ของผู้อื่น

๒. ความโลภอย่างกลาง เรียกว่า 
อสันตุถิตา ความไม่รู้จักพอแม้สุจริต 
แต่ไม่พอสักที

๓. ความโลภอย่างละเอียด 
เรียกว่า คิตธิโลภะ มีความติดใจ 
พอใจ หมกมุ่นในทรัพย์สินของตน 
มีเสื้อผ้าสวยๆ เปื้อนนิดหน่อย 
ก็เดือดร้อนมาก

๐๓๖



โอวาทปาติโมกข์

๑. นิพพาน
๒. อดทน
๓. ไม่เบียดเบียน ผู้ที่ยัง
เบียดเบียน ไม่ชื่อว่าเป็นสมณะ 
(ผู้ประพฤติธรรม)
๔. ไม่ทำ�ชั่วทั้งปวง
๕. ทำ�กุศลให้ถึงพร้อม
๖. ทำ�จิตให้ผ่องใส
๗. ไม่กล่าวร้าย
๘. ไม่ทำ�ร้าย
๙. สำ�รวมในปาติโมกข์ 
สำ�หรับถือศีล ๕ ศีล ๘ ศีล ๑๐ 
สำ�หรับพระถือศีล ๒๒๗
๑๐. รู้จักประมาณในการบริโภค
๑๑. อยู่ในที่สงัดตามโอกาส
อันควร
๑๒. ประกอบความเพียรใน       
อธิจิตตสิกขา อธิศีลสิกขา 
อธิปัญญาสิกขา

ในมรรคมีองค์ ๘ จับกลุ่มเป็น   
๓ กลุ่ม ได้ดังนี้
อธิจิตตสิกขา คือ สัมมาวายามะ 
(ความเพียรชอบ)
สัมมาสติ
สัมมาสมาธิ
อธิศีลสิกขา คือ สัมมาวาจา
สัมมากัมมันตะ (ทำ�การงานชอบ)
สัมมาอาชีวะ
อธิปัญญาสิกขา คือ สัมมาทิฐิ
สัมมาสังกัปปะ (ดำ�ริชอบ)

๐๓๗



-  (รูปบนซ้าย) พระพุทธเจ้า
โปรดองคุลีมาล 
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร 
(สารนาถ)

-  (รูปล่างซ้าย) พระพุทธเจ้า
แสดงปฐมเทศนาโปรดปัญจ
วัคคีย์ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
ภาพจากวัดภูฏาน (พุทธคยา)

-  (รูปขวา) พระพุทธเจ้าโปรด
พระเจ้าสุทโธทนะกับ
พระนางปชาบดีโคตมี 
ที่เมืองกบิลพัสดุ์    
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร 
(สารนาถ)

๐๓๘



๐๓๙



บุญ-บาป

นิทานเรื่อง มือที่ไม่มีแผลถือ  
ยาพิษได้ เล่าว่า นายพรานคน
หนึ่ง ภรรยาเป็นโสดาบัน ทุกๆ 
เช้านางจะจัดเตรียมอาหารและ
เครื่องมือล่าสัตว์ นางส่งหอกให้
นายพรานทุกวัน แต่นางไม่บาป 
พระพุทธเจ้าตรัสว่านางไม่มี
เจตนาให้เขาเอาหอกนี้ไป
ทำ�ร้ายสัตว์ นางเพียงแต่คิดว่า
ทำ�หน้าที่ของตนคือเชื่อฟังสามี 
เขาให้หยิบของให้ ก็หยิบให้ 
เปรียบเหมือนฝ่ามือไม่มีแผล 
ถือยาพิษได้โดยไม่เป็นอันตราย

ฉะนั้น เรื่องกรรมเป็นเรื่อง
ซับซ้อนเกินไปกว่าจะคิดได้ เช่น 
สองสามีภรรยาร่วมกันสร้าง
เจดีย์ แล้วเวียนว่ายตายเกิด 
คนหนึ่งไปเกิดเป็นเศรษฐี อีกคน
เกิดเป็นพรานเนื้อ ทำ�ไม เพราะ
คติของสัตว์โลกจะไม่แน่นอน 
เหมือนท่อนไม้โยนขึ้นไปใน
อากาศ ไม่รู้ว่าส่วนปลายหรือ
ส่วนต้นจะลงมาบนพื้นดิน
หรือจะลงทางขวาง

๐๔๐



มีคนศึกษาธรรมะถามบ่อยๆ ว่า 
คนนั้นคนนี้จะไปเกิดอย่างไร 
อันนี้พยากรณ์ไม่ได้ เพราะเรื่อง
กรรมซับซ้อนมาก

ในที่บางแห่ง พระพุทธเจ้าแสดง
ว่า บางคนทำ�บุญเท่ากัน แต่เกิด
ไม่เหมือนกัน เพราะคนหนึ่ง
จิตใจสูงได้บุญมาก บาปน้อย 
คนจิตใจต่ำ�จะได้บาปมากบุญ
น้อย ถ้าทำ�บุญ-บาปเท่ากัน 

องค์ประกอบต่างๆ ไม่เท่ากัน 
ก็จะได้ผลไม่เท่ากัน ท่านเปรียบ
ว่ามีน้ำ�แก้วหนึ่งใส่เกลือจำ�นวน
หนึ่งจะเค็มมาก ถ้าเอาเกลือเท่า
กันใส่ในถังใหญ่ๆ น้ำ�จะไม่เค็ม

คนที่ทำ�บาป มีใจต่ำ�อยู่แล้ว 
ก็จะบาปมากขึ้น 

เปรียบอีกอย่างหนึ่ง เรือลำ�หนึ่ง
ไม่ได้บรรทุกอะไร เราใส่หิน 
๒๐ กิโลฯลงไป เรือก็ลอยอยู่ได้ 
แต่ถ้าใส่ลงไปในเรืออีกลำ�
ที่บรรทุกของจนปริ่มน้ำ�อยู่แล้ว 
เรือจะจม 

ฉะนั้น ให้หมั่นทำ�ความดี ให้มี
ใจสูง ทำ�บาปเล็กน้อย บาปจะ
ให้ผลน้อยหรือไม่ให้ผลเลย 
เหมือนคนที่ไม่เคยทำ�ความผิด
ในชีวิต เมื่อทำ�ผิด ศาลให้รอ
ลงอาญาไว้ก่อน คนที่ทำ�
ความผิดบ่อยๆ ก็จะเข้าคุก

ฉะนั้น ถ้าทำ�บาป ไม่ควรทำ�
บ่อยๆ ทำ�ดีควรทำ�บ่อยๆ

๐๔๑



- สุทัตตะ เข้าเฝ้าพระพุทธเจ้า
เป็นครั้งแรกที่ป่าสีตวัน 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๔๒



- อนาถบิณฑิกเศรษฐีหลั่งน้ำ�
ทักษิโณทก ถวายวัดพระเชตวัน
มหาวิหาร แด่พระพุทธเจ้า 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๔๓



สิ่งที่ไม่อาจรู้เรื่องชีวิต

๑. ชีวิตจะเป็นอย่างไร แม้พรุ่งนี้ก็ไม่รู้ว่า
จะมีอะไรเกิดขึ้น ยิ่งคิดก็ยิ่งวิตกกังวล 
มีกิจกรรมหลายอย่างเพื่อป้องกันภัย
ภายหน้าของชีวิต

๒. เราจะมีโรคอะไรในภายหน้า

๓. เราจะตายเมื่อไร เวลาไหน เช้า สาย 
บ่าย เย็น กลางคืน พระพุทธเจ้าสอนว่า
ให้ประพฤติตนเหมือนไฟไหม้บนศีรษะ 
ให้รีบดับ ไม่มัวโอ้เอ้ ไปทำ�อะไรมากมาย 
เรามีหน้าที่ทำ�ความดี ทำ�บุญ ทำ�กุศล 
ทำ�จิตใจ เพราะไม่รู้ตายเมื่อไร ชีวิตเหมือนโค
ที่ไปโรงฆ่า ทุกก้าวก็ใกล้เข้าไปทุกที

๔. ที่ทิ้งร่างกาย ตายที่ไหน

๕. คติของเราเป็นอย่างไร จะไปเกิดที่ไหน
เป็นอะไรก็ไม่รู้

ท่านจึงบอกว่าไม่ควรประมาทในวัย ในความ
ไม่มีโรค ในชีวิต สัตว์เกิดแล้วไม่ตายไม่มี
มนุษย์บ่ายหน้าไปสู่ความตายตั้งแต่วันที่เกิด
ไปข้างหน้าอย่างเดียวไม่มีหวนกลับ

๐๔๔



สาราณียธรรม ๖

๑. เมตตาทางกาย จะทำ�อะไร
ก็ทำ�ด้วยความเมตตา
๒. เมตตาทางวาจา จะพูดอะไร
ก็พูดด้วยความเมตตา
๓. เมตตาทางใจ จะคิดอะไร
ก็คิดด้วยความเมตตา
๔. มีอะไรแบ่งปันกันใช้
๕. มีศีลเสมอกัน 
มีความประพฤติดี
๖. มีความเห็นดี ถึงจะมีความ
เห็นไม่ตรงกัน ก็ไม่ทะเลาะกัน

อานิสงส์ของสาราณียธรรม 
ธรรมที่ทำ�ให้ระลึกถึงกันมี ๖ ข้อ
๑. ทำ�ให้เป็นที่รัก
๒. ทำ�ให้เป็นที่เคารพ
๓. เป็นไปเพื่อการสงเคราะห์กัน
๔. เป็นไปเพื่อการไม่วิวาทกัน
๕. เป็นไปเพื่อความสามัคคี
๖. เป็นไปเพื่อความเป็นหนึ่ง
เดียว

ให้มีเมตตาวจีกรรม พูดอะไร
พูดด้วยเมตตา อย่าพูดด้วยอคติ 
อย่าพูดด้วยประสงค์ร้าย หรือ
ริษยา ถึงจะพูดรุนแรงไปบ้าง
แต่ก็ด้วยความหวังดี เหมือน
ยาขมแต่แก้โรคได้ 

การให้พร้อมด้วยวาจาที่ไพเราะ 
เป็นความดีที่หาได้ยากอย่าง
หนึ่งของโลก ความรู้ที่
ปราศจากการโอ้อวด 
เป็นความดีที่หาได้ยากอย่าง
หนึ่งของโลก

๐๔๕



- ข้าทาสบริวารของอนาถบิณฑิก
เศรษฐีช่วยกันปูเหรียญทอง  
เพื่อซื้อที่ดินของ เจ้าเชต 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๔๖



- พระพุทธเจ้าทรงแสดงยมก
ปาฏิหาริย์ ที่เมืองสาวัตถี 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๔๗



อกตัญญู

ผู้อกตัญญู เพ่งหาโทษอยู่เสมอ 
แม้จะให้แผ่นดินทั้งหมดแก่เขา ก็
ไม่ทำ�ให้เขายินดีได้ ฉะนั้น ถ้าเรา
อยู่ในฐานะผู้อุปการะ ก็อย่าเพ่ง
โทษตัวเองมากนักว่าเราไม่ดี แต่
เป็นเพราะเขาเป็นคนอกตัญญู
พระพุทธเจ้าตรัสว่า คนหายาก
ในโลก ๒ ประเภท คือ

๑. คนกตัญญูมีน้อย
๒. บุพการี ผู้อุปการะต่อเรา
ด้วยจิตอนุเคราะห์จริงๆ มีน้อย

ฉะนั้น เขาไม่กตัญญูก็แล้วไป 
เรื่องของเขา ให้สำ�นึกอยู่เสมอว่า 
“ถ้าเราไปหวังสิ่งที่ไม่มีอานุภาพ 
เขาก็ทำ�ไม่ได้” เช่นจะให้แมว
ลากเกวียนย่อมไม่ได้ ต้องให้ม้า
ลาก แต่จะให้ม้าจับหนูก็ไม่ได้ 
ต้องให้แมวจับ ฉะนั้น ถ้าไปหวัง
ในสิ่งที่เขาไม่มี เขาก็ทำ�ให้เรา
ไม่ได้ เราก็ผิดหวัง 

มีบางคนบอกว่าพึ่งใครไม่ได้เลย 
พึ่งได้แต่ตัวเอง อย่าพูดอย่างนั้น 
พูดแล้วเสีย คนเราพึ่งได้ทุกคน 
แต่ต้องให้ตรงกับอานุภาพ 
(ความสามารถ) ของเขา การพูด
อย่างนี้ มันอาจจะแสดงว่า เรา
เป็นอย่างไรเล่าจึงพึ่งใครไม่ได้

๐๔๘



๑. ปฏิบัติธรรมน้อยคล้อยตาม
ธรรมใหญ่ คือ ไม่ขัดกัน เช่น 
หลักกรรม เป็นธรรมใหญ่ ธรรม
อื่นๆ ต้องไม่ขัดกับหลักกรรม 
เช่น การถือฤกษ์ยามขัดกับ
หลักกรรมก็ทำ�ไม่ได้ หรือ 
อริยสัจเป็นธรรมใหญ่ พอมีทุกข์ 
อริยสัจสอนเราอย่างไร สอนให้รู้
ทุกข์ ละเหตุแห่งทุกข์ แต่พอมี
ทุกข์ เราวิ่งไปทรงเจ้า ซึ่งขัดกับ
หลักธรรม เราทำ�ไม่ได้

๒. ปฏิบัติธรรมให้สมควรแก่
ฐานะแก่ภาวะของตน มิฉะนั้น
เราอยู่ไม่ได้ เราเป็นฆราวาส
บิณฑบาตไม่ได้ ต้องมีงาน
มีอาชีพ เราอยู่ในฐานะอย่างนี้ 
เราก็ปฏิบัติเท่านี้ไปก่อน 
มิฉะนั้นเราอยู่ไม่ได้ เพราะไม่
เหมาะสมกับฐานะของเรา 
จะให้ถูก ๑๐๐% คงไม่ได้ เช่น 
กำ�จัดปลวก ผิดไหม-ผิด แต่ต้อง
ทำ� สมควรไหม-สมควรทำ� 
ทหารไปรบ-ฆ่ากัน ผิดไหม-ผิด 
สมควรทำ�ไหม-สมควรทำ� คือ
จำ�เป็นต้องทำ�ไปก่อน
ถ้าเราอยู่ในฐานะที่เรา
ไม่ทำ�เลยได้ จึงไม่ทำ�

ผู้ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม

๐๔๙



- นางจิญมาณวิกา ชี้หน้าว่า
พระพุทธเจ้าท่ามกลางพระภิกษุ
สงฆ์ และอุบาสก อุบาสิกา ณ 
ธรรมสภา วัดพระเชตวันฯ 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๕๐



- พระเทวทัตต์หย่อนขาลง
จากแคร่ก็ถูกธรณีสูบ 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๕๑



อนัตตา

อนัตตา ไม่เป็นสาระ ที่เห็นเป็น
สาระ เพราะใจเราไปยึดไว้เอง
อสารัตเถระ อนัตตา คือชื่อว่า
เป็นอนัตตา เพราะว่าหาสาระ
มิได้ ทอนลงเป็นศูนย์ คือ
สุญญตา

เมื่อไม่มีอะไร ก็ไม่มีความหมาย 
เช่น เครื่องบิน บินไปมา ไม่มี
ใครที่เรารู้จัก ก็ไม่มีความหมาย
อะไร พอมีคนที่เรารักนั่ง
เครื่องบินลำ�นั้นมาละก็ 
เครื่องบินลำ�นั้นจะมีความหมาย
ขึ้นมาทันที เพราะใจเราไปยึด

“ทำ�สิ่งที่มีสาระน้อยให้มี
สาระมาก” แปลว่า 
ทรัพย์ ฯลฯ เป็นสิ่งมีสาระน้อย 
ควรทำ�ให้มีสาระมาก โดยเอา
ทรัพย์ไปทำ�สิ่งที่เป็นประโยชน์
ร่างกาย มีสาระน้อย ควรใช้ให้
เป็นประโยชน์ ไหนๆ ก็ต้องตาย 
อยู่แล้ว เอาไปทำ�ประโยชน์
ให้มาก

ความดี ๔ อย่าง

๑. ประสบความสำ�เร็จแล้ว 
ไม่หลงระเริง
๒. ประสบความล้มเหลว 
มีกำ�ลังใจในการต่อสู้ 
ไม่ท้อถอย 
๓. ได้ทรัพย์แล้วแบ่งปัน
๔. เป็นคฤหัสถ์ขยัน

๐๕๒



คุณสมบัติของมิตรที่ดี

๑. ให้สิ่งที่ให้ได้ยาก เช่น ให้ของที่รัก
๒. ทำ�สิ่งที่ทำ�ได้ยาก เช่น อุปการะมิตร
๓. อดทนต่อสิ่งที่อดทนได้ยาก เช่น ทนต่อความพลั้งเผลอของมิตร
๔. บอกความลับของตนแก่เพื่อน
๕. ปิดความลับของเพื่อน
๖. ไม่ละทิ้งในยามวิบัติหรือขณะที่มีอันตราย
๗. เมื่อเพื่อนสิ้นโภคทรัพย์ก็ไม่ดูหมิ่น

๐๕๓



- องคุลีมาลวิ่งตามจะฆ่า
พระพุทธเจ้า ในขณะที่
นางมันตานีพราหมณ์เดินหลีก
ไปอีกทางหนึ่ง
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี) 

๐๕๔



- อนาถบิณฑิกเศรษฐีปลูก
ต้นอานันทโพธิ์ ในวัดพระเชตวัน
มหาวิหาร ภิกษุด้านขวารูปแรกคือ 
พระอานนท์ รูปที่สองคือพระสารีบุตร 
รูปที่สามคือพระมหาโมคคัลลานะ 
ผู้ยืนพนมมือตรงกลางคือ เจ้าเชต 
ถัดไปริมซ้ายคือพระเจ้าปเสนทิโกศล
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี) 

- สุภัททปริพาชกเป็นชีเปลือย 
ได้ขอพระอานนท์เฝ้าพระพุทธเจ้า 
ภาพจากมูลคันธกุฎีวิหาร (สารนาถ)

๐๕๕



ลาภของชีวิต

๑. มีความเข้มแข็ง พอที่จะ
อ่อนน้อมถ่อมตนต่อใครๆ ได้ 
คนที่เข้มแข็งที่สุด มักจะ
อ่อนน้อมที่สุด (นอกจาก
บางคน) คนที่เข้มแข็งอยู่ภายใน 
(อ่อนนอกแข็งใน) และเจริญ
เติบโตได้มาก ดูต้นไม้ก็ได้ 
มีแก่นแข็งข้างใน ข้างนอก
อ่อนๆ เติบโตได้มาก

๒. มีความอดทนพอที่จะให้
อภัยในความล่วงเกินของผู้อื่น
ได้ คนเราจะอดทนต่อผู้สูงกว่า 
เพราะความกลัวเกรง 
อดทนต่อผู้เท่ากันเสมอกัน 
เพราะเกรงว่าจะทะเลาะกัน 
แต่ความอดทนของผู้ที่ด้อย
กว่า ต้องใช้ความอดทน
สูงที่สุด

๓. มีความเพียรติดต่อพอที่
จะทำ�กิจให้สำ�เร็จตามประสงค์
ได้ ไม่ใช้ความเพียรแบบ
ไฟไหม้ฟาง ให้ใช้ความเพียร
แบบไฟสุมขอน คือกรุ่นอยู่
ตลอดเวลา



๔. มีคุณงามความดีพอที่
ใครๆ จะเคารพนับถือได้ ถ้าเรา
คิดว่าเขาไม่นับถือ ก็สำ�รวจ
ตัวเองว่ามีความดีพอมั้ยที่จะให้
เขานับถือ แต่ถ้าเขาเป็นคนชั่ว 
เขาก็ไม่นับถือคนดี เราไม่ต้อง
เปลี่ยนแปลงตัวเองเพื่อให้เขา
นับถือ ไม่เช่นนั้นเราจะ
เดือดร้อน กลายเป็นว่า 
คบคนชั่ว คนดีเป็นที่รักของ
สัตบุรุษ ไม่เป็นที่รักของ
อสัตบุรุษ ฉะนั้นเขาไม่รัก
ก็ดีแล้ว

๕. มีความสงบพอที่จะ
หาความสุขแก่ตนได้ โดยไม่ต้อง
พึ่งความสุขภายนอก

๖. มีใจประกอบด้วยความ
เสียสละพอที่จะสละความสุข
ส่วนตนเพื่อความสุขของผู้อื่นได้ 
คนฉลาดมีความสุขแล้วก็สละ
แบ่งให้คนอื่นบ้าง สละสุขเล็ก
น้อยเพื่อความสุขที่ยิ่งใหญ่ คนโง่
นั้นความสุขเท่าเม็ดทรายก็ยังเอา 
แม้ความทุกข์เท่าภูเขาที่ตามมา
ก็ยังแลก

๗. มีทรัพย์พอที่จะสงเคราะห์ 
เอื้อเฟื้อญาติมิตรหรือผู้ตกทุกข์
ได้

๘. มีปัญญาพอที่จะเป็นที่พึ่ง
ของผู้มีทุกข์ บากหน้ามาหาได้ 
เราไม่ได้เป็นคนดีอย่างเดียว 
แต่ควรพัฒนาปัญญาให้เป็นที่พึ่ง
เพื่อช่วยแก้ปัญหาเรื่องจิตใจของ
ผู้อื่น



- เจ้ามัลลกษัตริย์เข้าเฝ้า
พระพุทธเจ้าในสาลวโนทยาน 
พระอานนท์นั่งร้องไห้อยู่ด้านหน้า 
ภาพจากวัดศรีลังกา (สาวัตถี)

๐๕๘



นิพพาน

นิพพานเที่ยงและเป็นสุข แต่เป็นอนัตตา
นิพพานเที่ยงคือไม่เปลี่ยนแปลง เป็นสิ่งท่ีเรา
เข้าถึงสิ่งนั้น ซึ่งเป็นอยู่อย่างนั้น ไม่ลด ไม่เพิ่ม 
อยู่อย่างนั้น แม้มีอรหันต์มากเท่าไร นิพพาน
ก็ไม่เต็ม ไม่พร่อง ไม่เต็ม
นิพพานเป็นอนัตตา คือไม่มีตัวตนที่จะยึดถือ

๐๕๙



สมบัติการเป็นผู้นำ�

๑. ศีล ความประพฤติดี
๒. สัมมาทัศนะ มีความเห็น
ถูกต้อง เห็นดีเป็นดี ชั่วเป็นชั่ว 
สิ่งสาระว่าเป็นสาระ สิ่งไม่เป็น
สาระว่าไม่เป็นสาระ
- ความจริง ๒ แบบ
Subjective Truth ความจริง
ที่โลกบัญญัติว่าจริง
Objective Truth ความจริงในตัว
มันเอง ไม่แปรผันไปตามความ
เข้าใจของคน ทิศใต้คือทิศใต้ 
คนจะว่าเป็นทิศเหนือก็ไม่เป็นไป
ตามนั้น

- ปัญญาวุฒิธรรม มี ๔ ธรรม
ที่เป็นไปเพื่อความเจริญแห่ง
ปัญญา (หลักที่ทำ�ให้ปัญญา
เจริญ)
สัปปุริสสังเสวะ = การคบคนดี
สัทธัมมัสสวนะ	= การฟังธรรม
ของคนดี
โยนิโสมนสิการ = คิดโดย
แยบคาย
ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ การปฏิบัติ
ธรรมสมควรแก่ธรรม

๐๖๐



๑. ปฏิบัติธรรมให้เหมาะสมแก่
ฐานะของตน เช่น มารดาควร
ปฏิบัติธรรมของมารดา เป็นต้น
๒. ปฏิบัติธรรมน้อยคล้อยตาม
ธรรมใหญ่ เรามีหลักใหญ่ อะไร
ที่เป็นหลักย่อยต้องคล้อยตาม
หลักใหญ่ เช่น มีหลักกรรมเป็น
หลักใหญ่ ไม่เชื่อมงคลตื่นข่าว 
ธรรมเล็กๆ ต้องไม่ขัดกับหลัก
ใหญ่ เช่น ดูฤกษ์ยามผิดหลัก
พุทธศาสนามั้ย ตอบว่าผิด คือ

ไม่คล้อยตามหลักกรรมที่ว่า
ทำ�ดีได้ดี ประพฤติสุจริตเมื่อใด 
เมื่อนั้นก็ฤกษ์ดี ถ้าไปดูฤกษ์
ก็คือไม่ทำ�หลักน้อยคล้อยตาม
หลักใหญ่ แต่ใครจะทำ�เราก็ไม่
ไปขัดเขา แต่ถามว่าถูกมั้ย 
ตอบว่าไม่ถูก

๐๖๑



๐๖๒



ความคิดอันตราย ๓ ประเภท

๑. ไม่มองดูความผิดพลาดของตนเอง คอยดูแต่ของ
คนอื่น ฌอง ปอล ซาร์ตร์ บอกว่า ‘นรกคือผู้อื่น’

๒. ทำ�ผิดจนเป็นนิสัย เข้าใจผิดว่าเขาเลว เพราะ
ชะตากำ�หนดมาอย่างนั้นจึงปล่อย เลยไม่ยกตัวขึ้นจาก
ความบกพร่องผิดพลาด ความจริงทำ�กรรมใหม่เพื่อ
ละลายกรรมเก่าได้

๓. ทำ�ร้ายตนเอง อ่อนแอ วิ่งหนีปัญหา จริงๆ แล้ว 
“อุปสรรคจะมีมากแค่ไหนก็ยังน้อยกว่าท่ีเราเก็บมาคิด
กังวลในใจ”

๐๖๓



อุปกิเลส ๑๖

๑. อภิชฌา โลภอยากได้ของ
ผู้อื่น

๒. พยาบาท คิดปองร้ายผู้อื่น

๓. โกธะ โกรธเคือง

๔. อุปนาหะ ผูกโกรธไว้ 
(โกรธแล้วไม่หาย)

๕. มักขะ ลบหลู่คุณท่าน เนรคุณ
- อกตัญญู ไม่รู้คุณท่าน ไม่สำ�นึก
คุณ รู้ว่ามีคุณแต่ไม่สำ�นึก
- อกตเวที ไม่ตอบแทน
- มักขะ ปฏิเสธ ผู้มีคุณบอกว่า
ไม่มีคุณ
๓ ข้อนี้ มักขะร้ายแรงที่สุด

๖. ปลาสะ (ปะ-ลา-สะ) 
ตีเสมอท่าน ยกตนเทียมท่าน 
(ในขณะที่ยังไม่เทียมท่าน) 
ไม่สำ�คัญตนว่าสูงกว่าใคร 
เสมอใคร ต่ำ�กว่าใคร

๗. อิสสา เป็นภาษาบาลี 
สันสกฤตเรียกริษยา คือเห็น
ใครได้ดีทนไม่ได้ ส่วนมากคิด
ว่าการอิจฉาเป็นเรื่องธรรมดา
ของคน แต่ควรมีอุดมคติว่าทำ�
อย่างไรจึงจะดีกว่านี้ ท่านสอน
ว่า “ทำ�ลายตนเสีย ดีกว่า
ทำ�ร้ายผู้มีพระคุณ”
อิสสานี้ใช้มุทิตา ความยินดีต่อ
ผู้อื่นเป็นเครื่องแก้

๐๖๔



๘. มัจฉริยะ ตระหนี่ ท่านให้
ละความตระหนี่ มี ๕ ข้อคือ 
๘.๑ ตระหนี่ลาภ ไม่กล้าให้
เพราะกลัวจน คนโง่ไม่กล้าให้
เพราะกลัวจน คนฉลาดกลัวจน
จึงให้
๘.๒ ตระหนี่ที่อยู่ เช่น อาวาส 
(ที่อยู่) ว่างอยู่ พอจะรับพระได้ 
๘๐ รูป แต่รับเพียง ๒๐ รูป
ก็หยุดรับแล้ว ขี้เกียจรับ อยู่
มาก อยู่ลำ�บาก ปกครองยาก
๘.๓ ตระหนี่ตระกูล สมัยก่อน
ตระกูลใหญ่ถือตระกูล 
คัดลูกเขยหรือลูกสะใภ้มาก

๘.๔ ตระหนี่วรรณะ สมัยก่อน
อินเดียมีการแบ่งชั้นวรรณะ 
สมัยนี้คนแบ่งกันตามการศึกษา 
ตามเศรษฐกิจ ฯลฯ วรรณะ
แปลว่า สรรเสริญก็ได้ ในที่นี้
หมายถึงสรรเสริญ คือตระหนี่ 
หวงสรรเสริญไม่อยากให้ชม
คนอื่น พระพุทธเจ้าสอนว่า 
ถ้าเขาชมอย่าเพิ่งรับ ถ้าเขาติ 
อย่ารีบโกรธ เอามาพิจารณา
ก่อนว่าจริงหรือไม่จริง ถ้าจริงก็
รับไว้ ถ้าไม่จริงก็บอกชี้แจงให้
เขาทราบเรื่องจริง



๐๖๖



๘.๕. ตระหนี่ธรรม คือ 
ตระหนี่ความรู้ รู้แล้ว
ไม่อยากให้ใครรู้ เดี๋ยวรู้มาก
แล้วจะเก่งกว่าเรา 
คนโง่กลัวเหนื่อย
ไม่ทำ�ความเพียร คนฉลาด
กลัวเหนื่อยในวันข้างหน้า
จึงรีบทำ�ความเพียร
มัธยัสถ์ อยู่ระหว่างตระหนี่
กับฟุ่มเฟือย มัธยัสถ์คือใช้
ให้พอดีกับความจำ�เป็น 
ใช้ของให้คุ้มราคา 
ไม่ตระหนี่แต่ไม่ฟุ่มเฟือย 
เราแก้ความตระหนี่ด้วย
ทานคือการให้ ให้สิ่งที่ควร
ให้แก่คนที่ควรให้

๙. สาเถยยะ โอ้อวด กลัว
เขาจะไม่รู้ว่าตัวมีสิ่งนั้น
จึงโอ้อวด บางทีก็โอ้อวด
เกินจริง หรือต้องการลบ
ปมด้อยบางอย่าง บัณฑิต
จะไม่กลัวว่าคนอื่นเขาจะ
ไม่รู้คุณธรรมของตน กลัว
แต่ว่าจะมีคุณธรรมไม่มาก
เท่าที่คนอื่นเขาเข้าใจ

๐๖๗



๑๐. มายา เจ้าเล่ห์ ไม่
ซื่อตรง ไม่กระทำ�ตามที่เป็นจริง 
เจตนาเพื่อจะหลอกลวง
สุนัขจิ้งจอกบอกไก่ว่า
“เจ้าจะขันได้เพราะอย่างพ่อแม่
เจ้าหรือ เราไม่เชื่อ”
ไก่จึงหลับตาตั้งใจขันอย่างดี
เพื่อให้เพราะ สุนัขเลยคาบ
คอไก่ ชาวบ้านวิ่งมาตามไก่ 
ไก่บอกสุนัขว่า
“บอกชาวบ้านสิว่าไก่ของเจ้า 
ไม่ใช่ของชาวบ้าน” 
สุนัขก็วางไก่ลง พูดว่า 
“ไก่ของข้า” 
ไก่หลุดได้ก็บินไปบนต้นไม้ 
สุนัขเอาปากถูดินบอกว่า 		
“ปากเอ๋ย ถ้าพูดน้อยหน่อย 
ก็ได้กินไก่แล้ว” 
เรื่องนี้สอนเรื่องโอ้อวดและ
มายา

๑๑. ปาปิจฉา ปรารถนา
ลามก คือมีปกติคิดเรื่องชั่วๆ 
อยู่เสมอ อยากหรือต้องการใน
ทางบาปทางชั่ว ถ้าจะถอน
ความอยากในทางชั่วก็ให้
ต้องการในทางที่ดี
ในทางธรรม อิจฉาคือความ
อยาก ถ้าละไม่ได้ ต้องการมาก
ขึ้นก็เป็นปาปิจฉา เป็นมลทินใจ
ที่จะต้องละ
ในลักษณะตัดสินพระธรรมวินัย
มีว่า พระธรรมวินัยนี้เป็นไป
เพื่อความปรารถนาน้อย (เท่าที่
จำ�เป็น) ไม่ใช่ปรารถนามาก 
(เกินจำ�เป็น)
ความปรารถนามาก คือ 
ไม่มีขีดของความปรารถนา

๑๒. มิจฉาทิฐิ เห็นผิด 
เห็นไม่ถูกต้องตามทำ�นองคลอง
ธรรม

๐๖๘



๑๓. มานะ ทะนงตน มี ๙ ข้อ
๑. มานะว่าเราสูงกว่าเขา
๒. มานะว่าเราเสมอเขา
๓. มานะว่าเราต่ำ�กว่าเขา
๔. เราเสมอเขา แต่คิดว่า สูงกว่าเขา
๕. เราเสมอเขา แต่คิดว่า เสมอเขา
๖. เราเสมอเขา แต่คิดว่า ต่ำ�กว่าเขา
๗. เราสูงกว่าเขา เราคิดว่า สูงกว่าเขา
๘. เราสูงกว่าเขา เราคิดว่า ต่ำ�กว่าเขา
๙. เราสูงกว่าเขา เราคิดว่า เสมอเขา
ข้อนี้ท่านสอนเพื่อไม่ให้เราคิดเทียบกับ
ใคร เทียบแล้วเกิดมานะ

๑๔. อติมานะ ดูหมิ่นผู้อื่น

ข้อ ๑๓ และ ๑๔ พระพุทธเจ้าสอนว่า 
“ถอนอัสสมิมานะเสียได้ เป็นสุข
อย่างยิ่ง”

๑๕. มทนะ มัวเมา 
มี ๓ อย่าง
ก. เมาในวัย คือยังหนุ่มสาว
อยู่ ยังไม่ตายหรอก 
แต่ผลไม้แก่อ่อนก็หล่นได้ 
เราจะรู้ได้อย่างไรว่าเราจะ
ตายตอนแก่ เพราะเราตาย
เมื่อไรก็ได้
ข. เมาในความไม่มีโรค
ค. เมาในชีวิต คิดว่าชีวิต
เรายังอยู่อีกนาน ยังไม่ตาย 
จริงๆ แล้ว เราคาดไม่ได้ว่า
เมื่อไหร่ จึงควรรีบทำ�ดี
โดยเร็ว คือไม่เมาในชีวิต

๐๖๙





๑๖. ปมาทะ เลินเล่อหรือประมาท คืออยู่
อย่างปราศจากสติ เราควรทำ�ความไม่ประมาท
ใน ๔ สถานะ
ก. ละกายทุจริต ประพฤติกายสุจริต
ข. ละวจีทุจริต ประพฤติวจีสุจริต
ค. ละมโนทุจริต ประพฤติมโนสุจริต
ง. ละความเห็นผิด ทำ�ความเห็นให้ถูก (ความ
จริงก็มีความเห็นในมโน แต่ท่านแยกออกมา)
	
เห็นผิดคือเห็นอย่างไร มิจฉาทิฐิ ๑๐
๑. ทานที่ให้ไม่มีผล
๒. การบูชาไม่มีผล
๓. การทำ�บุญอุทิศให้ผู้ตายไม่มีผล
๔. โลกนี้ไม่มี
๕. โลกหน้าไม่มี
๖. มารดาไม่มี
๗. บิดาไม่มี
๘. โอปปาติกไม่มี (ผู้เกิดแล้วโตเลย เช่น เทวดา)
๙. ผลของกรรมดี กรรมชั่วไม่มี
๑๐. สมณะผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบไม่มี
ความเห็นถูก คือ สัมมาทิฐิ ๑๐ 
เป็นความตรงข้ามกันกับมิจฉาทิฐิ ๑๐



สัมมาทิฐิ พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
มิจฉาทิฐิเป็นยอดโทษ ส่วน
สัมมาทิฐิเป็นยอดคุณ เหมือน
หัวรถจักรหรือพวงมาลัยที่จะ
นำ�ไปสู่ทางที่ถูก แต่ก็มีเหมือน
กันที่คนที่มีความเห็นถูก แต่ยัง
ทำ�ผิด เพราะทนต่อกิเลสไม่ได้ 
ฉะนั้น เรามีความเห็นถูกแล้ว 
ก็ต้องฝึกฝนกำ�ลังใจให้มีปัญญา 
ที่จะทนต่ออำ�นาจยั่วยวนที่จะ
ทำ�ให้ทำ�ผิด สัมมาทิฐิจึงจะเป็น
ประโยชน์ ท่านจึงให้มีสัมมา
สมาธิมาดูแลซึ่งกันและกัน
สัมมาทิฐิ ดูแลสัมมาสมาธิ 
สัมมาสมาธิดูแลสัมมาทิฐิ
สัมมาสมาธิ คือ เริ่มตั้งแต่

ความเป็นผู้มีจิตใจมั่นคงในการ
ที่จะทำ�ความดี หนีความชั่ว 
ไปจนถึงการทำ�สมาธิวิปัสสนา
ทำ�ไมจึงเห็นผิดว่าโลกนี้ไม่มี
ทั้งที่เห็นอยู่ อาจารย์วศิน
อธิบายว่า เพื่อจะได้ไม่ต้อง
ประพฤติจริยธรรมเพื่อโลกนี้ 
ส่วนคนฝรั่งแดกดันกล่าวไว้ 
พวกนี้วัตถุนิยมจัด บอกว่ากิน 
ดื่ม เที่ยว ให้เต็มที่ พรุ่งนี้อาจ
ตาย และอยากทำ�อะไรก็ทำ� 
อยู่ให้สบาย
ทำ�ไมจึงเห็นผิดว่ามารดาบิดา
ไม่มี เพื่อปฏิเสธจริยธรรม
จะได้ไม่ต้องตอบแทนบุญคุณ



มารดาบิดา บางคนทวงบุญคุณ
กับพ่อแม่ว่าทำ�ให้พ่อแม่ได้หน้า
ได้ตา เพราะตัวเองเรียนจบ
ทำ�ไมจึงเห็นผิดว่าโอปปาติก
ไม่มี คือไม่เชื่อโลกหน้า
ทำ�ไมจึงเห็นผิดว่า 
สมณะปฏิบัติดีไม่มี 
คือคิดว่าหลอกลวงทั้งนั้น

ความไม่ประมาท
ทำ�ได้โดยการรักษาจิต พึง
รักษาจิตด้วยสติ ในฐานะ ๔ 
อย่าง
๑. ระวังราคะ ระวังจิตไม่ให้
กำ�หนัดในอารมณ์อันเป็นที่ตั้ง
แห่งความกำ�หนัด รัก ใคร่ 
พอใจ ในสิ่งน่ารักทั้งหลาย 
เพราะระวังยาก
๒. ระวังโทสะ ไม่ประมาท
ในอารมณ์ที่ชักชวนให้โกรธ
๓. ระวังโมหะ ระวังใจไม่ให้
หลงในอารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่ง
ความหลง เช่น ติดยาเสพติด 
ติดการพนัน
๔. ระวังมทนะ ระวังใจไม่ให้
มัวเมาในอารมณ์ อันเป็นที่ตั้ง
แห่งความมัวเมา คือไปหลงผิด
เข้าแล้วก็ยังมัวเมาต่อไป เช่น 
กินเหล้า (หลงผิด) แล้วก็ยัง
กินต่อ (มัวเมา)

๐๗๓



๐๗๔



“ทำ�ไม เราจะต้อง
เอาความชั่วของคนอื่น
มาหยุดความดีของเรา”
อ.วศิน อินทสระ

๐๗๕



๑. ขันต ิอดทน อดทนต่อคำ�
ล่วงเกินของคนอื่น ผู้ใดฝึกตนให้
อดกลั้นต่อคำ�กล่าวล่วงเกินของ
ผู้อื่น ผู้นั้นชื่อว่าฝึกแล้ว 
ในทางกลับกัน เราก็สำ�รวมวาจา 
ไม่ไปพูดล่วงเกินผู้อื่น

๒. ทมะ ฝึกอินทรีย์ (ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย ใจ) ข่มใจ

๓. สัจจะ สัจจาธิษฐาน 
ตั้งใจไว้ว่าจะไม่โกรธ ใจสงบ เย็น 
อยู่ด้วยเมตตา

๔. จาคะ สละสิ่งที่เป็นข้าศึก
กับใจของเรา ความโกรธเป็น
ข้าศึก เพราะฉะนั้นสละมันไป 
ไม่หวงมันไว้

๕. หิริโอตตัปปะ 
ความละอายและเกรงกลัวต่อ
บาป
ถ้าเด็กดีไม่โกรธ แต่ผู้ใหญ่โกรธ 
ก็ควรละอายเด็ก เลิกโกรธ 
ถ้าเด็กโกรธ ก็ให้ละอายตัวเอง 
เราเป็นเด็กไม่รู้จักให้อภัยผู้ใหญ่

๖. สต ิมีสติเหนี่ยวรั้งไว้แล้ว
ระงับ ไถ่ถอนความโกรธนั้น 
กระแสกิเลสเหล่าใดในโลกนี้ 
สติกั้นกระแสกิเลสเหล่านั้นได้

๗. ปัญญา ตัดความโกรธ
ด้วยปัญญา ปัญญาเห็นคุณของ
เมตตา ปัญญาเห็นโทษของความ
โกรธ

ธรรมที่นำ�มาดับความโกรธ

๐๗๖



เมื่อมีความโกรธ
๑. ให้นึกถึงความดีของเขาบ้าง 
จะได้ลดความโกรธของเราลง
๒. นึกเสมอว่า คนเราดีไม่ทั่ว 
ชั่วไม่หมด ให้อภัย
๓. จะหาใครถูกใจที่ไหนเล่า 
ตัวเราเองยังไม่ถูกใจเราหนา
๔. ดีที่เขามีส่วนบกพร่อง 
ซึ่งทำ�ให้เราไม่ต้องรักเขามาก 
ถ้าเรารักเขามาก เราก็อาจจะ
ต้องลำ�บากเพราะเขาบ้าง
เหมือนกัน (อยากช่วยเขา 
อยากทำ�ให้เขาจนเราลำ�บาก 
เป็นต้น)

๐๗๗



อุเบกขา ๑๐ อย่าง
๑. การวางเฉยในอารมณ์ทั้ง ๖ ไม่ยินดี
ยินร้ายเมื่อตาเห็นรูป เป็นต้น

๒. อุเบกขาในพรหมวิหาร คือวางใจเป็นกลาง 
เว้นอคติ ๔ และวางเฉยในเหตุสุดวิสัยแก้

๓. อุเบกขาในโพชฌงค์ คือ 
อุเบกขาซึ่งอิงวิเวกและวิราคะ

๔. สายกลางในการทำ�เพียร 
ไม่หย่อนเกิน ไม่ตึงเกิน

๕. วางเฉยในสังขาร ไม่ยึดมั่นถือมั่นในขันธ์ ๕ 
(รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ)

๖. อุเบกขาในเวทนา คือไม่ทุกข์ไม่สุข

๐๗๘



๗. อุเบกขาเกี่ยวกับวิปัสสนาปัญญา  
อิงอาศัยการพิจารณาไตรลักษณ์ คือ 
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา พิจารณาไตรลักษณ์ 
เห็นแล้วก็เกิดรู้สึกอุเบกขาขึ้นมา

๘. วางเฉยในอารมณ์
นั้นๆ ทุกอย่าง

๙. อุเบกขาในฌาน 
ในที่นี้หมายถึงฌานที่ ๓

๑๐. อุเบกขาในฌานที่ ๔ มีอุเบกขากับเอกัคคตา

๐๗๙



คุณสมบัติ
ของผู้เผยแผ่ศาสนา ๖ ประการ

๑. อนูปวาโท ไม่กล่าวร้ายด้วยกาย วาจา 
๒. อนูปฆาโต ไม่ทำ�ร้ายด้วยกาย วาจา
ข้อ ๑ และ ๒ นี้ คือไม่เผยแผ่ด้วยความก้าวร้าว 
เพียงแต่บอกคุณของศาสนาเรา
๓. ปาติโมกขสังวร มีระเบียบวินัยดี
๔. โภชนีมัตตัญญุตา ไม่เห็นแก่กิน 
เป็นผู้พอประมาณในอาหาร ใช้ชีวิตเรียบง่าย
๕. ปัณตเสนาสนะ ที่นอนที่นั่งอันสงัด ไม่คลุกคลี
มากเกินไป
๖. อธิจิตตาโยคะ ประกอบความเพียรในอธิจิต 
อธิจิตตสิกขา = สัมมาวายานะ สัมมาสติ 
สัมมาสมาธิ
ในมรรคมีองค์ ๘
สัมมาวายามะ ประกอบด้วยองค์ ๔ 
๑. เพียรระวังบาปที่ยังไม่เกิด ไม่ให้เกิดขึ้น
๒. เพียรละบาปที่เกิดแล้ว
๓. เพียรให้บุญกุศลที่ยังไม่เกิด ให้เกิดขึ้น
๔. เพียรให้บุญกุศลที่เกิดแล้ว เจริญขึ้นไม่ให้เสื่อม

๐๘๐



๐๘๑





กุศลกรรม ๑๐
๑. 	 เว้นการฆ่าสัตว์
๒. 	 เว้นการขโมย
๓. 	 เว้นการประพฤติผิดในกาม
๔. 	 เว้นการพูดปด
๕. 	 เว้นการพูดส่อเสียด
๖. 	 เว้นการพูดหยาบคาย
๗. 	 เว้นการพูดเพ้อเจ้อ
๘. 	 เว้นการอยากได้ของเขา
๙. 	 เว้นการพยาบาท ไม่คิดร้ายต่อผู้อื่น
๑๐. 	มีความเห็นชอบถูกต้องทำ�นองคลองธรรม
	



สาธุนรธรรม 
ธรรมของคนดี ๔ ข้อ

๑. เดินตามทางที่ท่านผู้รู้ได้
เดินมาแล้ว หมายถึงการรู้จัก
คุณของผู้มีพระคุณ (กตัญญู) 
ถ้าเราทำ�คุณกับผู้ไม่มีคุณธรรม
อาจได้ผลน้อย ไม่ได้ผล หรือได้
ผลร้าย นิทานเช่น ราชสีห์
ไปกินเนื้อ กระดูกติดคอ 
นกหัวขวานเอาไม้ค้ำ�ไว้ในปาก
แล้วแหย่หัวเข้าไปคาบกระดูก
ออกให้ แล้วเอาปากเคาะไม้ให้
ล้ม แล้วบินหนีไปบนต้นไม้ 
ต่อมาราชสีห์ไปจับควายกิน 
นกหัวขวานมาลองใจขอแบ่ง
กินบ้าง ราชสีห์บอกว่าตอนที่
เอาหัวเข้าไปในปาก ไม่งับเสีย
ก็บุญแล้ว 
แต่ต้นไม้เราปลูกหนเดียว 
บางทีไม่ได้ปลูกด้วย ขึ้นเอง 
แต่โตมาให้คุณเราตลอด

๒. ไม่เผาฝ่ามืออันชุ่มเสีย 
หมายความว่า ไม่ประทุษร้าย
ท่านผู้มีคุณ สมัยก่อนเขาจะ
ล้างมือแล้วหยิบของให้ มือจึง
ชุ่มอยู่เสมอ คือให้ของคนอื่น
บ่อย
บางคนไม่กตัญญู 
แต่ไม่ประทุษร้าย 
บางคนไม่กตัญญู 
และยังประทุษร้ายด้วย

๐๘๔



๓. ไม่ประทุษร้ายมิตร มีมิตร
ดีแล้ว ตั้งใจคบหาด้วยความ
เคารพ เอื้อเฟื้อ ด้วยความรู้สึก
ว่าผู้มีมิตรธรรม ไม่ชื่อว่าเป็น
ผู้เล็กน้อย ไม่เป็นผู้ด้อย
มีชายคนหนึ่งเลี้ยงสุนัขไว้ 
มีคืนหนึ่งมันมานอนหน้าห้อง
ไล่ไม่ไป เช้ามาสุนัขนอนตาย 
มีงูพิษนอนตายอยู่ด้วย มันมี
สัญชาตญาณบางอย่างรู้ว่า
อะไรจะเกิดขึ้น ฉะนั้น 
ไม่ดูหมิ่นแม้สุนัขที่เป็นเพื่อน  
ของเรา

๔. ไม่ตกอยู่ในอำ�นาจของ
อิสตรี หมายถึงสตรีผู้ไม่มี
คุณธรรม นี่เป็นสุภาษิต
ในมิตทุลชาดก ชาดกใหญ่
ในทศชาติ

๐๘๕



การเดินทางชีวิต

เหมือนก้าวไปบนหนาม 

มีสบายนิดหนึ่ง

ตอนยกเท้าขึ้นจากหนาม

๐๘๖





ธัมมุทเทส ๔

ธัมมุทเทส ๔ คือหัวข้อธรรม 
๔ ข้อ ที่พระรัฐบาลแสดงแก่
พระเจ้าโกรัพยะ

๑. โลกไม่แน่นอน อะไรๆ ก็
ไม่เที่ยง
๒. โลกไม่มีสิ่งต้านทาน เวลา
สิ่งใดมาถึงเข้า ความชรา ความ
เจ็บ ความตาย ใครจะต้านทาน
ได้ ไม่มีใครเป็นใหญ่กว่า
มัจจุราช

๓. สัตว์โลกไม่มีสิ่งเป็นของ
ของตน เราจะต้องละทิ้งสิ่งทั้ง
ปวงไป สาระในร่างกายนี้ไม่มี 
เมื่อใดอายุ ไออุ่น วิญญาณ
ละทิ้งร่างกายไป ก็ถูกทอดทิ้ง
ให้นอนอยู่ มีสาระอะไรใน
ร่างกายนี้ ไม่มี น่าสลดจริงๆ 
เราดูแลมัน เดี๋ยวมันปวดเมื่อย 
ฯลฯ ยุ่งกับร่างกายตลอด 
มีสาระอะไรบ้าง พระสารีบุตร
ท่านเปรียบว่าร่างกายเหมือน
โจรปลอมมาเป็นคนรับใช้
ในบ้านจนเราไว้ใจ สุดท้ายก็
ทำ�ร้ายเจ้าของบ้าน

๐๘๘



๔. โลกพร่องอยู่เป็นนิตย์ 
ไม่อิ่ม ไม่เบื่อ ต้องเป็นทาสของ
ตัณหา คือมีเท่าไหร่ก็ไม่พอ 
ต่อให้เสกภูเขาเป็นทองก็ยังไม่
พอ แม่น้ำ�เสมอด้วยตัณหาไม่มี 
แม่น้ำ�ยังรู้จักเต็ม แต่ตัณหา
ไม่เต็ม ทางเดียวที่จะให้มันเต็ม
คือไม่ไปสนองความต้องการ
ของมัน ไฟไม่อิ่มด้วยเชื้อ ฉะนั้น 
จะดับไฟก็คือไม่ให้เชื้อ เพราะมี
เชื้อใส่ลงไปเท่าไหร่ ไฟก็เผาไป
เรื่อย ไม่รู้จักพอ
		

๐๘๙



เราสร้างอนาคต 

ด้วยปัจจุบันที่ดี 

คนฉลาดในการดำ�รงชีวิต 

คือ ปิดกั้นอดีต อนาคต 

อยู่กับปัจจุบัน

๐๙๐





สันโดษ ๘ 
ในมงคลคาถาทีปนี

๑. วิตักกสันโดษ สันโดษใน
การตรึกที่บริสุทธิ์ ถ้าคิดอะไร
ไม่ดีก็เขี่ยทิ้ง กำ�จัดเสีย ให้เหลือ
แต่ความคิดที่บริสุทธิ์ เล่าว่า 
พระจีวรเก่ามาก คิดจะไป
แสวงหาจีวร คิดว่าที่นี้มีคนมาก 
น่าจะมีคนมาถวายจีวร ท่านก็
ไปยืนอยู่ที่นั่น เกิดเฉลียวใจขึ้น
ว่าความคิดนี้ไม่บริสุทธิ์ ท่านก็
กลับ รุ่งขึ้นก็เป็นอย่างนี้อีก 
อีกวันหนึ่งไปบิณฑบาต เจอผ้า
ที่เขาทิ้งไว้ เป็นผ้าที่คนท้องเสีย
ทำ�สกปรกทิ้งไว้ ท่านก็ไปยกมือ
บังสุกุลผ้าผืนนั้น พระเพื่อนถาม
ว่ายกมือไหว้อะไร ท่านว่าไหว้
พระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้า
ก็เคยใช้ผ้าสกปรกที่คนเอามา
ทิ้ง ท่านดีใจที่ได้ทำ�ตามแบบ
พระพุทธเจ้า

เราเอามาประยุกต์ใช้กับ
ความคิดไม่ดี คิดอย่างนี้โลภนะ 
คิดอย่างนี้ขาดเมตตา ฯลฯ ก็
เขี่ยทิ้งไป อย่าให้เกิดขึ้นบ่อยๆ 
ท่านพุทธทาสเคยคิดจะห่มจีวร
สีกลัก ท่านก็คิดว่าเพื่ออะไร 
เพื่อให้คนเห็นว่าเคร่งหรือยังไง 
เลยห่มเหลืองอย่างที่เคยห่มมา
แต่เดิม ฉะนั้น ทุกสิ่งที่เราเป็น
อยู่ เป็นผลของสิ่งที่เราคิดไว้ 
ตรงกับบาลีที่ว่า มโน บุพพัง 
คมา ธัมมา คือสิ่งทั้งหลายมีใจ
เป็นประธาน ทุกอย่างสำ�เร็จ
จากใจ

๒. สันโดษในการเว้นจาก
การสะสม สะสมพอประมาณ
เท่าที่จำ�เป็น ที่เหลือให้คนอื่น
บ้าง ถ้าเขาลำ�บากมากๆ อาจ
จะมาจี้เรา ทางวินัยห้ามสะสม 
อย่างข้าวสารอาหารแห้ง 
พระเก็บไว้ไม่ได้ ต้องสละให้
เณรและเด็กวัดหมด

๐๙๒



๓. สละให้โดยไม่เห็นแก่หน้า 
คือให้เหมือนๆ กัน เสมอภาค
เสมอภาคกับยุติธรรมไม่เหมือน
กัน ยุติธรรมให้ตามที่สมควรได้รับ 
ควรได้รับโทษก็ให้รับโทษ 
ควรรับคำ�ชมเชยก็ชมเชย 
ส่วนเสมอภาค บางทีไม่ยุติธรรม 
เช่น เรียนดีกับเรียนไม่ดี 
ได้เกรดเอหมด ไม่ยุติธรรม

๔. สันโดษในการรับแต่พอ
ประมาณ นิทานของสันโดษ เรื่อง
อย่าถอนขนหงส์ ชายยากจน
คนหนึ่งเสียชีวิตไปเกิดเป็นหงส์ 
มีขนทองคำ� จึงมาสลัดขนให้อดีต
ภรรยาและลูก ต่อมาภรรยาจับ
ถอนขนหงส์หมด แต่ขนเหล่านั้น
กลับไม่เป็นทองคำ� นางจึงจับขัง
ไว้ ขนที่ขึ้นใหม่ก็ไม่เป็นทองคำ� 
วันหนึ่งหงส์หนีไปได้ และไม่กลับ
มาอีก ทำ�ไมขนไม่เป็นทองคำ� 
เพราะเขาไม่ยินดีในการให้
นิทานนี้สอนให้พอใจเท่าที่ได้ 
และสอนพระไม่ให้เบียดเบียน
ชาวบ้าน ให้ทำ�ตัวเหมือนภุมริน 
หาน้ำ�หวานโดยไม่ทำ�ให้ดอกไม้
ชอกช้ำ�

๕. พระเมื่อบิณฑบาต ให้รับ
อาหารตามลำ�ดับเรือน ไม่เลือก
ไปเฉพาะตระกูลที่มั่งคั่ง

๖. ระลึกถึงคุณของปัจจัย ๔ 
ว่าได้อาศัยแล้วพ้นจากทุกข์ได้ 
ปัจจัย ๔ คือ ที่อยู่อาศัย เครื่อง
นุ่งห่ม อาหาร ยารักษาโรค

๗. รับอาหารแต่พอประมาณ
ที่จะนำ�ไปได้ พระเมื่อออก
บิณฑบาต ท่านให้รับอาหารแต่
พอฉัน หรือเมื่อเต็มบาตรแล้วก็
ให้ปิดฝาบาตร ไม่บิณฑบาตอีก

๘. บริโภคเพียงเพื่อยัง
อัตภาพ ให้เป็นไปเพื่อพ้นจาก
ทุกข์

๐๙๓



๐๙๔



- ศาสนาพุทธไม่ได้สอนเรื่องทุกข์ คือ 
Nagative เสมอ แต่สอนให้มองโลก
ตามความจริง ส่วนไหนทุกข์ก็เห็น 
ส่วนไหนสุขก็เห็น แต่โดยธรรมดา
ชีวิตมีทุกข์มากกว่าอยู่แล้ว 
เป็น If Then Law คือ ถ้าอย่างนี้ๆ ก็
สุข อย่างนี้ๆ ก็ทุกข์ ตามเงื่อนไขไป

- บางคนช่วยไม่ได้แล้ว เราต้อง
อุเบกขา เราอุเบกขาเราไม่ผิด ไม่บาป 
พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เขาจะปรากฏ
ด้วยกรรมของเขาเอง” 

- เราต้องใช้ปัญญาว่าจะอุเบกขา
เมื่อใด จะอดทนให้คนอื่นนั้นเท่าไหร่ 
จึงจะอุเบกขา

- ชีวิตมีเงื่อนไข, เหตุปัจจัย, ปมใน
ชีวิตคนมีมาก เราต้องสาวไปถึงปม 
ถ้าแก้ปมไม่ได้ พฤติกรรมก็เปลี่ยน
ไม่ได้ ชีวิตไม่ใช่สูตรสำ�เร็จที่จะเอา
หลักเดียวไปแก้ทุกอย่าง จะทำ�อะไร
แต่ละอย่างก็ให้เหมาะสมแก่เหตุ 
กรณีนี้ต้องอย่างนี้ พอกรณีใหม่
ก็ต้องเปลี่ยนวิธีทำ�ใหม่ เพราะคนไม่
เหมือนกัน

๐๙๕



๑. เนกขัมมะสังกัปปะ ตาม
ตัวแปลว่า ดำ�ริตามเนกขัมมะ 
เนกขัมมะ แปลว่า ความคิดที่
จะปลีกตนออกจากสิ่งยั่วยวน
ในโลกมีสิ่งยั่วยวนมากมาย 
ทำ�ให้คนโลภ โกรธ หลง ริษยา 
ฯลฯ ถ้าเรามีความตั้งใจที่จะ
ปลีกตัวออกจากสิ่งยั่วยวน 
เราก็จะมีเวลาทำ�ความดี 
เพราะไม่ไหลไปกับสิ่งยั่วยวน 

สัมมาสังกัปปะ ดำ�ริชอบ
ตามที่แสดงไว้ในวิภังคสูตร ๓ ประการ

มีภาษิตว่า “สิ่งสวยงามทั้ง
หลายในโลกนี้ไม่ใช่กาม ความ
ดำ�ริเพราะความกำ�หนัดพอใจ
ต่างหาก ที่เป็นกามของคน 
(กามะสิ่งที่น่ารักใคร่) ผู้มี
ปัญญากระชากความพอใจออก
ได้แล้ว สิ่งเหล่านั้นก็ยังตั้งอยู่ 
แต่ไม่อาจครอบงำ�เขาได้ ‘การ
ตั้งใจออก’ มาจากสิ่งยั่วยวน
เป็นเนกขัมมะสังกัปปะ เราอยู่
ตามปกติอย่างนี้ แต่มีความคิด
ออกจากสิ่งยั่วยวน ก็เป็น
เนกขัมมะแล้ว แต่ถ้าบวช แต่
ใจแสวงหาสิ่งยั่วยวน ก็ไม่เป็น
เนกขัมมะ

๐๙๖



๒. อัพยาปาทะสังกัปปะ 
ดำ�ริในการไม่ปองร้าย ด้วย
ความไม่คิดร้ายผู้ใด โลกของเรา
มีคนปองร้ายกัน จะไปไหนต้อง
ระวังตัวมาก พระพุทธเจ้า
ตรัสว่า 
“ความไม่เบียดเบียนคือความ
สำ�รวมในสัตว์ทั้งหลาย ความ
วิเวกของผู้สันโดษ ผู้เห็นธรรม 
เป็นสุขจริงหนอ ความคลายใน
กามทั้งหลายเป็นสุข การดึงเอา
อัสมิมานะออกเสียได้เป็นบรม
สุข” (ข้ออื่นใช้สุข ข้ออัสมิ
มานะพระพุทธเจ้าใช้บรมสุข)
ถ้าเราคิดเบียดเบียนผู้อื่น แม้ยัง
ไม่ได้ทำ� ความคิดนี้ก็มา
เบียดเบียนเราก่อนแล้ว 

๓. อวิหิงสาสังกัปปะ ดำ�ริใน
การไม่เบียดเบียนผู้อื่นด้วยกาย 
วาจา ใจ เพราะการเบียดเบียน
จะย้อนกลับมาหาตัวเอง
นอกจากนี้มีการเบียดเบียน
ตัวเองให้เดือดร้อน ควรเว้นเสีย
ด้วย ถามบ่อยๆ ว่าการคิด
แบบนี้เบียดเบียนตัวเองมั้ย 
อย่าซีเรียสกับตัวเองมากนัก 
ผ่อนปรนบ้างพอสมควร 
ให้มีความสุขพอสมควร 
ไม่ปฏิเสธความสุขที่มาถึงโดย
ชอบธรรม ไม่แสวงหาความสุข
โดยไม่ชอบธรรม ก็จะมีชีวิต
แต่พอดี
การเบียดเบียนตนเอง เช่น คิด
วิตกกังวลอยู่เรื่อย ย้ำ�คิดย้ำ�ทำ� 
การทำ�ชั่วทุกอย่างเป็นการ
เบียดเบียนตนเองทั้งนั้น 
ถ้ากลัวทุกข์อย่าทำ�บาปทั้งใน
ที่ลับและที่แจ้ง
	

๐๙๗





กิเลส
กิเลสอยู่ในใจ เมื่อไม่มีกิเลส ก็เป็นนิพพาน 
ดังนั้น นิพพานก็อยู่ในใจ 
เหมือนความมืดอยู่ที่เดียวกับความสว่าง 
มืดตรงนี้เปิดไฟตรงนี้ก็สว่าง 
สกปรกอยู่ที่เดียวกับสะอาด 
สกปรกตรงนี้ กวาดตรงนี้ ตรงนี้ก็สะอาด
เพราะฉะนั้น เมื่อใดไม่มีกิเลส ก็ได้นิพพาน 
แต่เป็นนิพพานชั่วคราว 
พระอรหันต์ทำ�ได้ติดต่อกัน จึงเป็นนิพพานตลอดเวลา



๑. พุทธานุสติ ระลึกถึง
พระพุทธเจ้า

๒. ธรรมานุสติ ระลึกถึง
พระธรรม

๓. สังฆานุสติ ระลึกถึง
พระอริยสงฆ์

๔. ศีลานุสติ ระลึกถึงศีลของ
ตนบ่อยๆ ทำ�ให้จิตสงบ 
- ธัมมสมาธิ เราทำ�บุญกุศลใดแล้ว
ระลึกถึงบ่อยๆ เช่น กุศลกรรมบถ 
๑๐ แล้วระลึกถึงบ่อยๆ เป็น
พื้นฐานให้ไปนิพพานได้
- ภาษิตในวิสุทธิมรรค “สิ่งอื่นใด
เล่าที่จะเป็นบันไดไปสู่สวรรค์
เท่าศีล”

๕. จาคานุสติ ระลึกถึงทานที่ได้
บริจาคแล้ว ระลึกถึงบ่อยๆ ทำ�ให้
จิตผ่องใส เป็นฐานไปนิพพาน

๖. เทวตานุสติ ระลึกถึงคุณ
ธรรมที่ทำ�ให้เป็นเทวดา เช่น 
หิริ โอตตัปปะ

๗. มรณสติ นึกถึงความตาย
บ่อยๆ วันละหลายๆ ครั้ง

๘. กายคตาสติ ระลึกถึงกายเป็น
สิ่งไม่สวยงาม

๙. อานาปานสติ ระลึกถึง
ลมหายใจเข้า-ออก

๑๐. อุปสมานุสติ ระลึกถึงคุณ
ของพระนิพพาน ว่าเป็นสิ่งที่ดีหนอ 
“ความทุกข์อันใดที่เรามีอยู่ ทุกข์
นั้นไม่มีในนิพพาน” น้อมใจไปใน
นิพพาน “สัตว์ผู้มีอันต้องตาย ยินดี
ในนิพพาน ย่อมพ้นทุกข์ทั้งปวง”

๑๐ ข้อนี้ระลึกบ่อยๆ จะทำ�ให้ใจ
สงบ ความสงบแห่งจิตคือนิพพาน

อนุสติ ๑๐ 
คือสิ่งที่ควรระลึกอยู่เสมอ

๑๐๐



อนัตตา คือ ไม่ใช่ตัวตน ไม่มี
ตัวตน มีหลายปริยาย

ปริยายที่ ๑ ไม่ใช่ตัวตน คือ
อะไรที่ไม่ใช่ เช่น สัตว์นี้ไม่ใช่
ม้า มันอาจเป็นวัว ลิง อะไรก็
แล้วแต่ แต่ไม่ใช่ม้า คือต้อง
เป็นอะไรสักอย่างหนึ่ง 
แต่ไม่ใช่ตัวตน

ปริยายที่ ๒ ไม่มีตัวตน 
ลึกลงไปอีกคือปฏิเสธความมี
ไปเลย เช่น เราเห็นม้าตัวหนึ่ง 
อะไรคือม้า ปากหรือ ขาหรือ 
ขนหรือ ไม่ใช่ แต่รวมกันแล้ว
สมมุติว่านี่ม้า จริงๆ แล้วไม่มี
ม้า เมื่อรวมส่วนแล้วเป็นนั่น
เป็นนี่ พอแยกส่วนความเป็น
นั่นเป็นนี่ก็หายไป ในคนเรานี้ 
อะไรคือคน พอแยกส่วนแล้ว
ไม่มี

ปริยายที่ ๓ อนัตตา หรือ
สุญญตา ในซีกโลกียะ คือสิ่งซึ่ง
ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย มันไม่เป็น
อิสระอยู่ด้วยตัวมันเอง เช่น 
พัดลม มันหมุนได้เพราะมี
ปัจจัยหลายอย่าง ปิดสวิตช์ 
เสียบปลั๊ก ไฟดับ ขึ้นอยู่กับ
อย่างอื่นมากมาย ไม่เป็นอิสระ
ด้วยตัวมันเอง นี่คืออนัตตา คือ
ไม่อยู่ในอำ�นาจ สั่งไม่ได้ เป็นไป
ตามเหตุปัจจัย 

ปริยายที่ ๔ อนัตตาหรือ
สุญญตาในซีกโลกุตตระ 
นิพพานเป็นอนัตตา นิพพาน
เป็นสุญญตา เพราะว่างจาก
ราคะ โทสะ โมหะ อนัตตาเป็น
ลักษณะหนึ่งของนิพพาน 
อนัตตาในซีกโลกุตตระ คือสิ่งที่
ไม่มีเหตุปัจจัยปรุงแต่งให้เป็น 
เป็นอิสระลอยตัว เช่น 
นิพพาน

อนัตตา

๑๐๑



ดอกไม้ที่ถูกตัดทอนจากกิ่งแล้ว จะนำ�

ไปเสียบกับต้นให้สดชื่นเหมือนเดิมได้

อย่างไร จงตัดสินใจนำ�ไปใส่แจกันเสีย

เถิด มันอยู่ได้นานเท่าใดก็เท่านั้น 

เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในชีวิต บางอย่างมัน

เหมือนดอกไม้ที่ถูกตัดออกจากกิ่งแล้ว





คุณสมบัติ
ของชาวพุทธ 
๑. มีศรัทธามั่นคงในพระ
รัตนตรัย มีพระรัตนตรัยเป็นผู้นำ�
ทาง เราต้องรู้จักทางไว้บ้างด้วย
ตนเอง เพราะสงฆ์บางรูปนำ�ผิด
ทาง เราก็ไม่ไป สงฆ์ในพระ
รัตนตรัยท่านหมายถึง อริยสงฆ์ 
ซึ่งท่านไม่หลงทาง

๒. มีศีลดี มีความประพฤติดี 
มีมารยาทดี เวลาพูดถึงศีล ต้อง
รวมระบบความประพฤติที่ดีงาม
บางคนมีศีลมาก โดยหัวข้อ 
แต่ดูแล้วไม่งาม
บางคนมีศีลน้อย โดยหัวข้อ 
แต่ดูแล้วงาม

๓. ไม่ถือมงคลตื่นข่าว 
เชื่อกรรม ไม่ถือมงคลภายนอก 
ไม่ไหลไปตามกระแสของโลกที่
เขามัวเมาเป็นระยะๆ ต้องปฏิบัติ
ธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติ
ธรรมหลักน้อยคล้อยตามหลัก
ใหญ่ ไม่ขัดหลักกรรม ถ้าขัดก็
เป็นสีลพตปรามาส (งมงาย)

ให้ปักใจลงไปในหลักกรรม 
เชื่อว่าถ้าทำ�กรรมดี ก็จะได้รับ
ผลดี บางทีเราทำ�ดีแต่ได้รับทุกข์ 
เป็นเรื่องธรรมดาของชีวิตที่มี
การขึ้นลง มีช่วงระยะที่มันจะ
ต้องเป็น ในอดีตเราอาจเคยทำ�
ชั่วที่เป็นเหตุให้มารับผลในเวลา
นี้ ต้องเต็มใจรับ แต่ว่าต้อง
พยายามแก้ไข ทำ�ให้ดีขึ้น
ความทุกข์เป็นฤดูกาลของชีวิต
ทำ�ให้เราแกร่งขึ้นเหมือนต้นไม้
ที่ผ่านหลายฤดู มันจึงแกร่ง 
ถ้าไม่มีฤดู เช่น มีแต่ฤดูฝน 
ก็ฟ่ามหมด
ความทุกข์เป็นฤดูกาลของชีวิต 
มันทำ�ให้เรารู้สัจธรรม การรู้
สัจธรรมเป็นรางวัลสูงสุดของ
ชีวิต

๔. ไม่แสวงหาเขตบุญนอก
พุทธศาสนา เช่น เราบริจาค
สร้างโบสถ์ได้ คือไม่ห้าม
สังคมสงเคราะห์ แต่ไม่ควรเชิญ
บาทหลวงมาเทศน์ที่บ้าน

๕. บำ�เพ็ญ อุปการะ
ในพุทธศาสนา

๑๐๔



สัปปุริสธรรม ๗

สัปปุริสธรรม ๗ คุณธรรมของคนดี
๑. ธัมมัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักเหตุ
๒. อัตถัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักผล
๓. อัตตัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักตน
๔. มัตตัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักประมาณ
๕. กาลัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักกาล เวลาไหนควรทำ�อะไร
๖. ปริสัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักชุมชน เข้าไปชุมชนไหน 
ควรทำ�ตัวอย่างไร
๗. ปุคคลัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักบุคคล คนไหนควรคบ 
คนไหนไม่ควรคบ

ในพระไตรปิฎก อธิบายอีกแบบหนึ่ง

๑. ธัมมัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักธรรม อริยสัจ ๔ คืออะไร, 
ขันธ์ ๕ คืออะไร ฯลฯ
๒. อัตถัญญุตา ความเป็นผู้รู้จักคำ�อธิบายของธรรม ทุกข์คืออะไร 
สมุทัยคืออะไร นิโรธคืออะไร มรรคคืออะไร
ข้ออื่นๆ อธิบายคล้ายๆ กัน

๑๐๕



ชีวิตที่สมบูรณ์ 

คือชีวิตที่ไม่มีอะไร 

คือมีได้ทุกอย่าง 

แต่ไม่ได้ไปยึดมั่นถือมั่น

ว่ามันเป็นของเรา 

มีแบบไม่มี 

อยู่กับทุกข์ได้โดยไม่ทุกข์ 

อยู่กับเรื่องวุ่นวาย

ได้โดยสงบ 

เหมือนน้ำ�บนใบบัว
๑๐๖



๑๐๗



ไตรลักษณ์

- ไตรลักษณ์ ลักษณะ 
๓ ประการ มีเสมอกันใน
สังขารทั้งปวงเสมอกัน คือ
อนิจจตา ความไม่เที่ยง
ทุกขตา ความเป็นทุกข์
อนัตตา ความเป็นอนัตตา
อนิจจลักษณะ ลักษณะที่แสดง
ว่าไม่เที่ยง เช่น เมื่อก่อนฟันดี 
ต่อมาก็หักไป เมื่อก่อนผมดำ�
ก็เป็นสีดอกเลา
ทุกขลักษณะ ลักษณะที่แสดง
ว่าเป็นทุกข์ เช่น เสียงร้อง
ครวญคราง เสียงโอดโอย
ที่แสดงถึงความทุกข์
อนัตตลักษณะ ลักษณะที่แสดง
ว่าเป็นอนัตตา คือ ควบคุมไม่ได้ 
ต้องการเดินตรง มันเดินเซ 
ต้องเอาไม้เท้าช่วย

- อะไรบังไม่ให้เห็นไตรลักษณ์
สันตติ ความสืบต่อ บังไม่ให้
เห็นความไม่เที่ยง เช่น 
ผิวหนังเปลี่ยนไปเยอะ แต่ดู
แล้วเหมือนเห็นผิวเดิม
นิจจสัญญา ความเข้าใจว่าเป็น
ของเที่ยง เห็นสิ่งที่ไม่เที่ยงว่า
เที่ยง
อิริยาบถบังทุกข์ ไม่ให้เห็นทุกข์
ชัดเจน เช่น เรานั่งนานแล้ว
เราเปลี่ยนอิริยาบถไป เมื่อหาย
เมื่อยจึงไม่รู้ว่านั่งเป็นทุกข์

๑๐๘



- ความทุกข์ที่เป็นนามธรรม 
ทุกข์ใจ อะไรบังไว้ 
สุขสัญญา ความสำ�คัญหมาย
ว่าเป็นสุข ทั้งๆ ที่ทุกข์ปรากฏ
ให้เห็น เช่น รักคนอื่นเป็นทุกข์ 
แต่ก็ตัดใจไม่ได้ เพราะรู้สึกว่า
เป็นสุขเมื่อพบเขา

- อะไรบังอนัตตา
ฆนสัญญา แปลว่า ความ
สำ�คัญหมายว่าเป็นกลุ่มเป็น
ก้อน บังไม่ให้เห็นอนัตตา เช่น 
ร่างกาย แขน ขา ใบหน้า บังไม่
ให้เห็นว่าไม่เป็นตัวตน เห็นไป
ว่าเป็นส่วนประกอบของ
ร่างกาย เห็นทีไรก็เห็นเป็น   
ตัวตน
เหมือนเรามองจากตึก ๗ ชั้น 
เห็นกลุ่มแถวทหารเดินอยู่ ก็
มองเห็นเป็นกลุ่ม ต้องดูใกล้ๆ 
จึงจะเห็นเป็นแต่ละคนเดิน 
ไม่ใช่กลุ่ม เป็นหลายๆ คน
ประกอบเข้าจนดูเป็นกลุ่ม

- ในฝ่ายนามธรรม อะไรบัง
ไม่ให้เห็นอนัตตา
อัตตสัญญา ความสำ�คัญหมาย
ว่าเป็นตัวตน เหตุมาจาก
อวิชชา ความไม่รู้ ไม่เข้าใจ 
รู้ไม่ตรงตามที่เป็นจริง

๑๐๙



อีเมอร์สันกล่าวว่า 

“สิ่งที่ฉันต้องทำ� 

คือสิ่งที่เกี่ยวกับฉัน 

ไม่ใช่สิ่งที่

คนทั้งหลายคิด

สิ่งที่คนทั้งหลายคิด 

ไม่ใช่สิ่งที่ฉันจำ�เป็น

ต้องทำ�เสมอไป”





๑. อุปายมนสิการ พิจารณา
โดยอุบายอย่างมีระบบ เพื่อให้
รู้ความจริง ให้เข้าถึงสัจจะ เช่น 
เข้าถึงความจริงว่า สิ่งทั้งปวง
ตกอยู่ภายใต้อำ�นาจอันเฉียบ
ขาดของความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ 
เป็นอนัตตา มีอุบายคิดให้
เป็นสุข แม้ในเหตุอันน่าจะทุกข์ 
มองแง่ดีของสิ่งร้ายที่เกิดขึ้น

๒. ปถมนสิการ คิดถูกทาง 
คิดต่อเนื่องเป็นลำ�ดับตามแนว
เหตุผล แม้ในทางที่ดีด้วยกัน 
แล้วทางดี ๒ ทาง ทางไหนดี
ที่สุด ยังพิจารณาหาทางว่า
ควรดำ�เนินทางไหนจึงจะดีที่สุด 
เป็นประโยชน์ที่สุด นี่คือการ
เลือกวิถีชีวิต

๓. การณมนสิการ คิดตาม
เหตุ เป็นไปตามอำ�นาจแห่งเหตุ 
ไม่ดื้อรั้นดันทุรังในสิ่งอันไม่
สมควร ยอมรับผิดเมื่อเห็นว่า
ได้ทำ�ผิดไป ไม่อ้างเหตุผล
เข้าข้างตนเอง เพื่อให้ตนถูก 
คิดยืดหยุ่นตามเหตุการณ์ 
ไม่แข็งทื่อตายตัว จนไม่คำ�นึง
ถึงเหตุผลและความจำ�เป็น 
ดำ�เนินชีวิตถูกต้องตาม
เหตุการณ์อันควร แต่ไม่ใช่
อ่อนแอหรือขาดหลักการ

๔. อุปปาทกมนสิการ คิดใน
เชิงเร้ากุศลธรรม ให้เกิดความ
เพียรชอบ ให้หายกลัวในสิ่งที่
เคยกลัวหรือในสิ่งอันไม่ควร
กลัว

โยนิโสมนสิการ ๔ อย่าง

๑๑๒



๑. สาวหาเหตุปัจจัย เช่น 
แนวคิดในปฏิจจสมุปบาท 
สายโซ่ ๑๑ ห่วง เพราะมีอวิชชา
จึงมีตัณหา ฯลฯ และแนวคิด
นอกปฏิจจสมุปบาท คือมีอะไร
เป็นปัจจัย สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น
แนวคิดในปฏิจจสมุปบาท 
เพราะนี้มี สิ่งนั้นจึงมี 

๒. คิดแบบแยกแยะส่วน
ประกอบ เช่น แนวคิด
เรื่องขันธ์ ๕ 

๓. คิดแบบรู้เท่าทันธรรมดา 
เช่น คิดเรื่องไตรลักษณ์

๔. คิดแบบแก้ปัญหาอย่างมี
เหตุผล เช่น คิดแบบอริยสัจ ๔ 
เป็นเหตุ (cause) และผล 
(effect) เรื่องนั้นต้องมีเหตุ 
ธรรมทั้งหลายมีเหตุเป็นแดนเกิด 
สาวหาเหตุแล้วปฏิบัติ มรรคมี
องค์ ๘

๕. คิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ 
เก่ียวกับหลักการและจุดมุ่งหมาย 
เช่น เรามีจุดมุ่งหมายเพื่อ
สร้างสรรค์คุณภาพชีวิตและ
สังคม เราก็มีหลักการและวิธี
ดำ�เนินการไปสู่จุดมุ่งหมายนั้น

๖. คิดแบบหาคุณโทษและ
ทางออก คืออะไรเป็นคุณของ
มัน อะไรเป็นโทษ และทางออก
มีอย่างไร

๗. คิดแบบคุณค่าแท้, 
คุณค่าเทียม

๘. คิดแบบเป็นอุบายเร้า
คุณธรรม

๙. คิดแบบเป็นอยู่ในขณะ
ปัจจุบัน ตามแนวสติปัฏฐาน

๑๐. คิดแบบวิภัชวาท คือ
แยกประเด็นปัญหา ไม่มอง
ปัญหาด้านเดียว

มนสิการ ทั้ง ๔ แตกออกเป็น ๑๐ 

๑๑๓





“ทุกอย่างเกิดขึ้นชั่วขณะ  แล้วก็ดับไป” ดังนั้น กรีกจึงบอกว่า

“ไม่มีใครจะกระโดดลงไปในกระแสน้ำ�เดิมเป็นครั้งที่สองได้”

(เพราะว่ากระแสเก่ามันไหลไปแล้ว)



สมมุติสัจจะ 
เป็นสัจจะแท้จริงในระดับ
สมมุติ
ปรมัตถสัจจะ 
เป็นสัจจะความจริงที่แท้จริง
เป็นระดับปรมัตถ์
เราต้องแยกให้ออกว่าอะไรเป็น
สมมุติสัจจะ และอะไรเป็น
ปรมัตถ์สัจจะ เรากำ�ลังพูดกัน
ระดับไหน ไม่เช่นนั้นจะไม่
เข้าใจกัน เช่น 

- “ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน” 
นี่พูดโดยสมมุติ คือมีตัวตน 
ถ้าพูดโดยปรมัตถ์แล้วตัวตน
ไม่มี

- เราไหว้พระเพราะเป็นพระ 
พระมีตัวตน เป็นสมมุติ ที่จริง
พระเป็นขันธ์ ๕ (รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร วิญญาณ) เรา
ไหว้เพราะจริยธรรมของพระ

หลักกรรม เป็นสมมุติสัจจะ 
อยู่ในขั้นศีลธรรม มีกรรมดำ� 
กรรมขาว เป็นสมมุติ กรรม
ไม่ดำ� ไม่ขาว เป็นปรมัตถ์ 
พุทธสุภาษิตในวิสุทธิมรรค 
เกี่ยวกับกรรมในระดับปรมัตถ
สัจจะ “ผู้ทำ�กรรมไม่มี 
ผู้เสวยผลกรรมไม่มี 
ธรรมล้วนๆ เป็นไปอยู่ 
นี่คือทัศนะที่ถูกต้อง”
	

๑๑๖



- ระดับสมมุติ ทำ�ดี-ดี 
ทำ�ชั่ว-ชั่ว แต่ผลจะเกิดกับใคร
ยังไงอีกเรื่องหนึ่ง ต้องมีปัจจัย
ประกอบอีกเยอะ เช่น ลูกน้อง
ทำ�งานมาก เจ้านายก็ได้ผลดี
ระดับเจ้านาย ลูกน้องก็ได้ผลดี
ระดับลูกน้อง
เราปลูกมะม่วง อันแรกสุดได้
มะม่วง ดี แต่ต่อไปมะม่วง
จะเป็นอะไรมีปัจจัยอีกมาก 
วันหนึ่งต้นมะม่วงโดนลมพัดมา
ล้มทับบ้าน ไม่ดี
พีชนิยาม พืชพันธ์ุกำ�หนด 
มะม่วงออกลูกเป็นมะม่วง
อุตุนิยาม สิ่งแวดล้อม ฤดูกาล 
เป็นตัวกำ�หนด
ธรรมนิยาม ธรรมดาเป็นตัว
กำ�หนด เช่น ทำ�ไมคนเราต้อง
ตาย ธรรมดาเป็นอย่างนั้นเอง
จิตนิยาม จิตเป็นตัวกำ�หนด 
เช่น วันนี้ดูหน้าเศร้า จิตเศร้า
ก่อน
กรรมนิยาม กรรมเป็นตัว
กำ�หนด เป็นไปตามกรรม
ชีวิตคนเราเป็นไปตามกฎ
หลายกฎผสมกัน

๑๑๗



๑๑๘



- ทำ�ไมคนเราจึงมีฉันทะต่างกัน ?

เพราะอาศัยความคิดต่างกัน ฉันทะจึงต่างกัน 

เพราะอาศัยความพอใจต่างกัน ความเร่าร้อนจึงต่างกัน 

เพราะอาศัยความเร่าร้อนต่างกัน แสวงหาที่ต่างกันก็เกิดขึ้น

๑๑๙



อริยทรัพย์ ๗

๑. ศรัทธา
๒. ศีล
๓. หิริ
๔. โอตตัปปะ
๕. พหูสูต
๖. จาคะ
๗. ปัญญา

๑. ศรัทธา = ความเชื่อที่มีเหตุผล 
กัมมสัทธา เรื่องกรรม กรรมดี กรรมชั่ว มีอยู่จริง
๒. วิปากสัทธา ผลกรรมมีจริง
๓. กัมมัสสกตาสัทธา สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เวรกรรม
แบ่งกันไม่ได้ แต่บุญแบ่งกันได้
๔. ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อในพระธรรมที่พระพุทธเจ้าตรัส ก็เป็น
เครื่องอุดหนุนจิตใจให้ดี
๕. พหุสัจจะ คือ พหูสูต ความเป็นผู้มีสุตะ คือ การฟัง การศึกษามาก 
แต่ต้องมีคุณสมบัติของผู้เป็นพหูสูตด้วย
	 ๕.๑ เรียนมาก ฟังมาก สั่งสมมาก
	 ๕.๒ จำ�ไว้ได้มาก
	 ๕.๓ ว่าได้คล่อง
	 ๕.๔ เอาใจเข้าไปใคร่ครวญอยู่เสมอว่า 
	       พุทธพจน์นี้ความหมายเป็นอย่างไร
	 ๕.๕ แทงทะลุปรุโปร่ง เข้าใจได้ตลอด ไม่ติดขัด

๑๒๐



๖. จาคะ ความเสียสละ ความไม่ตระหนี่ลาภ, ที่อยู่, ตระกูล, ธรรม, 
ความรู้
	 จาคะในฆราวาสธรรม ๔
	 ๖.๑ สัจจะ
	 ๖.๒ ขันติ ความอดทน
	 ๖.๓ ทมะ
	 ๖.๔ จาคะ หมายถึงสละสิ่งที่ไม่ดีต่างๆ 
	       ที่จะมาเป็นอุปสรรคต่อ ๓ ข้อแรกเสีย จะได้ฝึกตนได้

๗. ปัญญา พจน์ต่างๆ เกี่ยวกับปัญญา
- มีชีวิตอยู่ด้วยปัญญา เป็นชีวิตที่ประเสริฐ
- บุคคลผู้มีปัญญา สามารถมองหาแง่ดีของสิ่งที่เป็นอุปสรรคและมี
ปัญญาแก้ไขวิบัติ
- ปัญญาประเสริฐที่สุด เหมือนดวงจันทร์มีแสงสว่างมากกว่าดวงดาว
- กำ�ลังทั้งหลาย กำ�ลังปัญญาประเสริฐที่สุด
- ผู้มีปัญญา แม้ประสบทุกข์ก็หาความสุขได้ (คือไม่ทุกข์ นั่นเอง)

๑๒๑



๑๒๒



มีสถานที่แห่งหนึ่งติดป้ายไว้ว่า

“ที่นี่สอนเฉพาะ

ผู้ที่ไม่ต้องการอะไร”

๑๒๓



อภิณหปัจจเวกขณ์ 
การพิจารณาว่าเรามี :-

๑. มีความแก่เป็นธรรมดา 
ไม่ล่วงพ้นความแก่ไปได้ 

๒. มีความเจ็บไข้เป็นธรรมดา 
ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไข้ไปได้

๓. มีความตายเป็นธรรมดา 
ไม่ล่วงพ้นความตายไปได้

๔. จะต้องพลัดพรากจากสิ่ง
ที่รักที่พอใจเป็นธรรมดา การพบ
เป็นเบื้องต้นของการพลัดพราก 
สุภาษิตทางโลกว่า ไม่มีสิ่งใด
ยั่งยืนนอกจากความไม่ยั่งยืน
ในทางธรรมกล่าวว่า นอกจาก
ความไม่ยั่งยืน 
สัตว์โลกไม่มีสิ่งเป็นของของตน 
เราจะต้องละทิ้งสิ่งทั้งปวงไป 
เรายึดว่าสิ่งนั้นสิ่งนี้เป็นของเรา 
เป็นทุกข์ ทำ�ให้เบียดเบียน
ทะเลาะวิวาทกัน ว่านั่นเป็น
ของเรา

๕. กรรม เรามีกรรมเป็นของ
ตน ทำ�ดีได้ดี ทำ�ชั่วได้ชั่ว 
พระพุทธเจ้าถึงความสิ้นไปแห่ง
กรรม เพราะพ้นจากกิเลส

รักษาจิต

- รักษาด้วยสติ
- รักษาด้วยปัญญา สัมปชัญญะ 
คือปัญญาที่สตินำ�มาใช้
เฉพาะหน้า
- รักษาด้วยเมตตา ด้วยธรรม
เมื่อรักษาตน ก็ให้มีสติ
เป็นเครื่องรักษา
เมื่อรักษาผู้อื่น ก็ให้มีสติ
เป็นเครื่องรักษา แต่ให้มีขันติ 
ความเอ็นดูด้วย มีอวิหิงสา 
(อหิงสาก็ได้) คือความไม่
เบียดเบียน

ธรรมมีอุปการะมาก ๒ อย่าง 
๑. สติ
๒. สัมปชัญญะ
ต้องใช้สติในทุกกรณี

๑๒๔



พระพุทธเจ้า
ให้รักษาจิตด้วยสติ

๑. ระวังจิตไม่ให้กำ�หนัดใน
อารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่งความ
กำ�หนัด หรือในอารมณ์ที่พอใจ 
ที่ชอบ ที่น่าใคร่ ปกติจิตมัก
ตกในอารมณ์ที่น่าใคร่ ผู้มี
ปัญญาพึงตามรักษาจิตที่ตกไป
ในอารมณ์น่าใคร่ จิตที่คุ้มครอง
หรือฝึกดีแล้วนำ�ความสุขมาให้
ระวังจิตในสิ่งที่เป็นที่ตั้งความ
กำ�หนัด พุทธทาสบอกให้พาลูก
ไปห้างสรรพสินค้า สวยๆ งาม
แล้วบอกว่าสิ่งเหล่านี้
ทำ�ให้เราโง่

๒. ระวังจิตไม่ให้ขัดเคืองใน
อารมณ์อันเป็นที่ตั้งของความ
ขัดเคือง พอได้เห็นคนนั้นได้ยิน
เสียงก็แล่นไปรวดเร็ว ต้องเอา
สติเป็นลูกศรยิงไปสกัดกั้นสิ่งที่
เข้ามา

๓. ระวังจิตไม่ให้หลงใน
อารมณ์อันเป็นที่ตั้งของความ
หลง ความหลง (โมหะ) หลงใน
การพนัน หลงผิดคิดว่าหาเงิน
ได้ง่าย

๔. ระวังจิตไม่ให้มัวเมาใน
อารมณ์อันเป็นที่ตั้งของความ
มัวเมา
ให้รักษาจิตในฐานะทั้ง ๔ แล้ว
จะรู้สึกว่าเป็นผู้อยู่ในความ
ไม่ประมาท 

เพราะมัวเมาจึงประมาท
เพราะประมาทจึงเสื่อมสิ้น
เพราะเสื่อมสิ้น โทษเป็นอัน
มากจึงเกิดตามมา

๑๒๕



๑๒๖



ธรรมที่ผู้ป่วยควรระลึก

๑. พิจารณาความไม่สวยงาม
ของร่างกาย น่าเบื่อ น่ารำ�คาญ

๒. พิจารณาความปฏิกูลเรื่องอาหาร 
ไม่ติดในรส เบื่อที่ต้องปรนเปรอ

๓. พิจารณาความไม่น่ายินดี
ในโลกทั้งปวง ไม่มีอะไรน่าได้น่าเป็น 
ก็ละตัณหาได้

๔. พิจารณาความไม่เที่ยง
ของสิ่งทั้งหลาย รวมทั้งชีวิตของเราด้วย

๕. พิจารณาความตาย มรณสติ 
ความตายเป็นของเที่ยง มีความตาย
เป็นแม่บท

๑๒๗





บรรยายธรรม



สัปปายะ 

สัปปายะ ควรแปลว่าเหมาะสม 
(ปกติทั่วไปแปลว่าสบาย) เช่น 
อาหาร ก็เหมาะสมแก่แต่ละคน 
เช่น คนไข้โรคนี้ก็ต้องกิน
อย่างนี้ เป็น อาหารสัปปายะ
บุคคลสัปปายะ ได้แก่ บุคคลที่
เหมาะสมที่จะประพฤติธรรม 
เช่น กัลยาณมิตร เป็นบุคคล
สัปปายะ คือเป็นผู้ที่ให้
คำ�แนะนำ� ให้คำ�ปรึกษา 
กัลยาณมิตรธรรมมี ๗ ข้อ

๑. คนที่จะเป็นคนน่ารัก 
ต้องประกอบด้วยธรรมที่ทำ�ให้
คนน่ารัก เช่น สาราณียธรรม 
๖, สังคหวัตถุ ๔

๒. เป็นคนหนักแน่น

๓. อบรมตนให้ก้าวหน้าเสมอ
ในทางธรรม

๔. เป็นผู้ขยันในการกล่าว
สอน

๕. เมื่อถูกท้วงติงก็อดทนได้

๖. ทำ�สิ่งที่ลึกซึ้งให้ง่ายได้ 
ทำ�สิ่งที่ตื้นให้ลึกได้ คืออธิบาย 
ด้านลึกกว่าปกติ เช่น คำ�ว่า 
อัตถจริยา ประพฤติประโยชน์ 
หมายถึง ทำ�ประโยชน์แก่
สังคม, ทำ�ตนเป็นประโยชน์ 
แต่ด้านลึก ความหมายของ
อัตถจริยา คือการสร้างคนที่
ไม่มีศรัทธาให้มีศรัทธา คือ 
การสร้างคนที่ไม่มีศีลให้มีศีล 
เป็นต้น

๗. ไม่ชักชวนในทางเสื่อม 
ไม่แนะนำ�ในสิ่งที่เป็นไปไม่ได้

๑๓๐



พระพุทธเจ้าสอนว่า

“แม้จะยังเกี่ยวข้องกับกามอยู่ แต่ให้
บริโภคอย่างผู้เห็นโทษและมีปัญญาที่
จะสลัดออก”
เหมือนลงไปอาบน้ำ�ในแม่น้ำ� เห็น
จระเข้ว่ายใกล้ๆ เราจะสนุกกับการ
เล่นน้ำ�สักเท่าไหร่ ก็รีบอาบและรีบ
ขึ้น หรือเหมือนเนื้อที่นอนทับบ่วง 
แต่ไม่ติดบ่วง นายพรานมาก็วิ่งหนีได้
เลย เหมือนคนพวกหนึ่งอยู่ในโลก 
แต่ไม่ติดโลก

การเหลียวหาของจิต

คนที่มีราคะมาก จิตก็จะเหลียวหา
สิ่งที่น่าพอใจ 
คนที่มีโทสะมาก จิตก็จะเหลียวหา
ทางออกว่ามีอะไรให้เราระเบิดโทสะ
ออกไปได้
เมื่อเราจับเรื่องนี้ได้แล้ว เราก็ระวังการ
เหลียวหาของจิต โดยเบนความสนใจ 
ทำ�ให้จิตไปเหลียวหา อารมณ์อื่นที่เป็น
กุศลกว่า เป็นลักษณะของการตามดูจิต 
อย่างคนเรียนธรรมะก็จะเหลียวหา
ธรรมะ
๑๓๑



จิตผ่องใส

จิตของเราผ่องใสเป็นชั้นๆ ข้างบนน้ำ�ใส ข้างล่างอาจเป็น
ตะกอน ถ้าใครกวนตะกอนก็ขุ่นขึ้น เพราะฉะนั้น ถ้ายังมี
กิเลสอยู่ ก็สุขบ้างทุกข์บ้าง
ความใสของน้ำ�มีหลายระดับ น้ำ�บางอย่างรดน้ำ�ต้นไม้ได้ 
แต่ดื่มไม่ได้ น้ำ�บางอย่างดื่มได้ แต่เอาไปเป็นน้ำ�กลั่นฉีดยา
ไม่ได้



ความล้มเหลว

ไม่มีความล้มเหลวที่แท้จริง
ในชีวิตของเรา ที่เรารู้สึกว่า
ล้มเหลวนั้น เพราะเรายังไม่ได้
พยายามครั้งที่ ๒ ที่ ๓... 
เราด่วนล้มเลิกไปก่อน



หวัง

หลวงพ่อพุทธทาส
สอนไว้ว่า
อย่าหวังอะไร 
ให้มันได้มาเอง

อาจารย์วศินอธิบายว่า
คนที่จะไม่หวังอะไรเลย
นั้น จะต้องมีธรรม
ข้อหนึ่ง คือ อัตตจาคะ 
แปลตามตัวว่า สละตน 
คือมอบตนให้กับธรรม 
คือ ถ้าเราเชื่อว่าธรรม
ย่อมรักษาผู้ประพฤติ
ธรรม เราก็มอบตนให้
ธรรมไปเลย แล้วแต่ธรรม
จะจัดให้ ทิ้งความทุกข์
และสุข ความกลัวต่อ
อนาคตของเราก็จะ
น้อยลง เพราะ 
“ธรรมที่ประพฤติดีแล้ว 
ย่อมนำ�สุขมาให้”

เวทนา 

เวทนา คือ เสวยอารมณ์ คือความรู้สึก
อุเบกขาเวทนา ไม่ทุกข์ ไม่สุข
คือเป็นสุขอ่อนๆ สุขน้อยๆ จนไม่รู้สึก
ว่าเป็นสุข เหมือนลมเคลื่อนไหวน้อย
จนรู้สึกว่าไม่มีลม แต่ที่จริงมีลมอยู่
หน่อยหนึ่ง
เวทนาเป็นตัวสำ�คัญในการปฏิบัติธรรม 
เพราะสัตว์โลกตกเป็นทาสของเวทนา 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งสุขเวทนา ยิ่งมีสุข
ก็ยิ่งอยากทำ�ซ้ำ� ทำ�ให้เป็นเชื้อของ
ตัณหา
ฉะนั้น ทางพุทธจึงสอนให้เรากำ�จัด
ความต้องการที่ไม่จำ�เป็นแทนการ
สนองความต้องการ เพื่อไปจัดการกับ
ตัวเวทนาที่เป็นสุขนี้ ท่านจึงสอนให้
พิจารณาว่า
“ให้เห็นสุขเวทนา โดยความเป็นทุกข์ 
ให้เห็นทุกขเวทนา โดยความเป็นลูกศร 
ให้เห็นอทุกขมสุขเวทนา (ไม่สุข
ไม่ทุกข์) โดยความเป็นของไม่เที่ยง”
ที่จริงก็ไม่เที่ยงทั้ง ๓ อย่าง แต่ไม่พูด
รวมทีเดียว เพราะต้องการเน้นแยกให้
เห็นชัดเจน เพื่อไม่ติดสุข ไม่วิ่งแสวงหา
ความสุข ทุกข์ก็ให้รู้ทัน

๑๓๔



สติสัมปชัญญะ

วิธีฝึกให้มีสติสัมปชัญญะอยู่เสมอ

๑. รู้จักตัดทอนสิ่งที่ไม่จำ�เป็นออกไป
จากใจให้หมด เหมือนชาวสวนตัดกิ่งไม้ที่
ไม่จำ�เป็น เพื่อไม่เสียน้ำ�เลี้ยง เพื่อไม่ให้ใจ
เราใช้พลังไปในทางที่ไม่เป็นประโยชน์ 
มองโลกในแง่ดีพอสมควร

๒. หัดนึกก่อนพูด แม้จะพูดจะทำ�ช้า 
แต่ก็ถูกต้องเหมาะสม ตรง เป็นคน
สงบเสงี่ยมเจียมตัวอยู่เสมอ ไม่ผิดพลาด
 
๓. คิดรอบคอบแล้วจึงตัดสินใจ มีจิตใจ
ตรง หมุนใจให้ตรงก่อน ต้องไม่ตัดสินใจ
อะไรง่าย ไม่เอียงไปข้างเดียว ควรมี
เงื่อนไขอยู่เสมอ ถ้าเป็นอย่างนี้ก็ทำ�
อย่างนั้น ไม่ตายตัว 

๔. ผูกใจไว้กับสิ่งที่ดีงามที่สุด เรามีสิ่งที่
ดีกับไม่ดีรอบตัวมาก เราต้องคัดสิ่งที่ดีไว้ 
ผูกไว้กับใจ อย่างอื่นมารบกวน เราก็เขี่ย
ออกไป ไม่อย่างนั้นเราก็อยู่ไม่ได้ แล้วสิ่ง
ที่ดีก็เลยไม่ได้ทำ�

๑๓๕



๑๓๖



การมีชีวิตที่เป็นสุข

อย่าต้องการอะไรให้มากนัก ผลมัน
มาตามเหตุ ความรู้สึกต้องการเป็น
ทุกข์เสมอ
ชีวิตของเราที่มีความสุข มีค่า
มากกว่าสิ่งของที่เราอยากจะได้
ฝึกตนให้รับรสความสงบ 
จะมีความสุข
ความทุกข์เกิดจากการต้องการมาก
เกินไป และต้องการให้ได้มาอย่าง
รวดเร็ว

๑๓๗



กระจกเงา

- กระจกเงา มีหลายแง่มุมมอง

- ถ้าเรายิ้มให้กระจก คนใน
กระจกก็ยิ้มให้เรา หมายถึง 
ถ้าเรามองโลกในแง่ดี สิ่งที่เรา
เห็นก็จะดีด้วย

- กระจกจะไม่เก็บอะไรไว้ 
ตรงกับพุทธภาษิตที่ว่า ‘จงมอง
โลกโดยความเป็นของว่าง’ 
อะไรจะมาหน้ากระจก ก็มีภาพ 
เมื่อหายไป ภาพก็หายไปด้วย 
เหมือนพระพุทธเจ้าสอนพาหิยะ
 
๑. จงสักแต่ว่าเห็น ในสิ่งที่
ได้เห็น

๒. จงสักแต่ว่าได้ยิน ในสิ่งที่
ได้ยิน

๓. จงสักแต่ว่ารู้ ในสิ่งที่ได้รู้ 
(มุเต มุตะมัตตัง คือ รู้ทางตา 
รู้ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย)

๔. จงสักแต่ว่ารู้ ในสิ่งที่ได้รู้ 
(วิญญาเต มุตะมัตตัง คือ รู้ทาง
ใจ) บางแห่ง ๓, ๔ พยายามไม่
แปล เพราะแปลศัพท์ได้ว่ารู้กับ
รู้ เลยไม่เข้าใจ)

- ใจเหมือนกระจก หมายความ
ว่า อะไรที่เป็นเหตุให้เกิดอกุศล 
ก็ Get It Out แต่ถ้าเป็นเหตุให้
เกิดกุศล เราต้องดูดซึมเอาไว้ 
อย่าทำ�เหมือนกระจก

๑๓๘



- เห็นสักแต่ว่าเห็น เมื่อเห็น
แล้วเกิดอกุศล อย่าให้มันซึมซับ
เข้าไปภายใน แต่ถ้าเป็นบุญ
กุศลรับไว้ 
ในอินทรียสังวร สำ�รวมตาจึงไม่
ได้หมายความว่าอย่าดูอะไร 
แต่หมายความว่า เห็นแล้วเกิด
กุศลดูได้ เห็นแล้วเกิดอกุศลก็
เว้นเสีย ไม่ควรดู ออกไปเสีย 
หรือเลิกดูเสีย 

ฉะนั้น อะไรก็ตามทุกเรื่อง 
ต้องใช้ปัญญาพิจารณาเสมอ  
พระพุทธเจ้าสอนว่า

๑. ไม่นำ�เอาความทุกข์ที่ยัง
ไม่มีมาทับถมตนเอง คือกังวล
ไปล่วงหน้าต่างๆ คิดว่ามันจะ
เกิด แต่มันก็ไม่เกิด นำ�ความ
ทุกข์มาทับถมตนให้เดือดร้อน

๒. ไม่ปฏิเสธความสุขที่ได้
ตามสมควร บางพวกปฏิเสธสุข
ที่จะมาถึงตัว มีคนบอกว่า
ไปทอดกฐินลำ�บากมาก จะได้
บุญมาก อาจารย์วศินบอก
ทำ�ไมไม่เดินไปเล่า ได้บุญมาก
ขึ้นอีก คือเหมือนปลอบใจตัว
เองว่าลำ�บากมากได้บุญมาก 
ความจริงถ้านั่งเครื่องบินไปได้ 
ก็สามารถทำ�ได้

๑๓๙



หมั่นสำ�รวจ ระวังตนเอง
W	 word คำ�พูด
A	 action การกระทำ�
T	 thought ความคิด
C	 conduct ความประพฤติ
H	 heart อารมณ์

๑๔๐



- ชีวิตมนุษย์เป็นเหมือน
สนามทดลองแรงกรรม
ของแต่ละคน สุขทุกข์
เป็นเครื่องประกอบอัน
สำ�คัญยิ่ง การดำ�เนินชีวิต
เป็นศิลปะของแต่ละ
บุคคล แต่จุดประสงค์เพื่อ
ให้ถึงความสุข พ้นไปจาก
ความทุกข์ 
สุขทุกข์เป็นของไม่เที่ยง 
ไม่ยั่งยืน เกิดขึ้นชั่วคราว
แล้วดับไป สุขเกิดขึ้น
เพราะทุกข์เปิดช่องว่างไว้
ให้ ความทุกข์ก็เหมือนกัน 
เกิดขึ้นเพราะความสุข
เปิดช่องว่างไว้ให้ เมื่อใด
ใจเปี่ยมด้วยสุข ความ
ทุกข์ย่อมเข้ามาไม่ได้
บัณฑิตทั้งหลายจึงไม่
แสดงอาการขึ้น-ลงเพราะ
สุขและทุกข์ ประสบทุกข์
ไม่ซบเซา มีความสุข  ก็
ไม่เมาในสุขนั้น

หมั่นสำ�รวจ ระวังตนเอง
W	 word คำ�พูด
A	 action การกระทำ�
T	 thought ความคิด
C	 conduct ความประพฤติ
H	 heart อารมณ์

๑๔๑



วิธีฝึกตนทำ�อย่างไร บางแห่ง
บอกว่า จิตนั้นแหละคือตน 
แปลว่าตั้งตนไว้ชอบ คือตั้งจิต
ไว้ชอบ
บัณฑิตแปลว่าผู้ดำ�เนินชีวิตด้วย
ปัญญา เพราะยึดประโยชน์
ในโลกนี้และโลกหน้าไว้ได้ชื่อว่า
บัณฑิต
วิธีฝึกอย่างหนึ่งคือฝืน แม้อยาก
จะทำ� แต่รู้ว่าไม่ดี ก็ฝืนไม่ทำ�
เหมือนดัดกิ่งไม้ เอาลวดทำ�
โครงให้ไปทางที่ต้องการ คือ 
เฝ้าดูจิตให้ไปตามที่ต้องการ
ตนฝึกได้ยาก
ทำ�ไมจึงฝึกได้ยาก เป็นคน
ว่ายากสอนยาก สอนคนอื่นได้
ง่าย ถ้าใครจะสอนเขาบ้างก็
สอนยาก ที่สอนยาก เพราะโดย
ปกติคนไม่ค่อยชอบฝึกตน 
แต่ชอบฝึกคนอื่น
เวลาเราเจ็บแขน ขา ไหล่ 
ทำ�กายภาพบำ�บัดเองไม่ค่อย
สำ�เร็จ ต้องไปให้หมอกายภาพ
ทำ� จึงสำ�เร็จ เพราะเราฝึกตัว

ไม่ได้ รับคำ�แนะนำ�มาทำ�เอง 
พอเจ็บก็หยุด แต่หมอจะไม่
หยุด นอกจากเราทนไม่ไหว 
หมอจึงหยุด ต้องให้คนอื่น
ทำ�ให้จึงสำ�เร็จ

การฝึกตน 

กายภาวนา คือ อบรมกาย 
รู้จักใช้ปัจจัย ๔ ใช้เป็น ใช้พอดี 
ทุกอย่างให้พอดี
ศีลภาวนา คือ อบรมศีล 
อบรมความประพฤติ อบรม
มารยาท สำ�รวมกาย สำ�รวม
วาจา (จะอยากพูด ไม่อยากพูด 
อยากคิด ไม่อยากคิด 
ก็สามารถควบคุมได้) ไม่สร้าง
ความเดือดร้อนให้ผู้อื่น
จิตตภาวนา คือ อบรมจิต 
ให้บริสุทธิ์ ให้มั่นคง ให้ควรแก่
การงาน เหมือนดินหมาด
จะปั้นเป็นรูปใดก็ได้

บัณฑิตย่อมฝึกตน

๑๔๒



ปัญญาภาวนา คือ อบรม
ปัญญา ให้รู้เห็นตามเป็นจริง 
ไม่ถูกหลอกด้วยโมหะ ด้วยสิ่ง
ยั่วยวนต่างๆ ทำ�จิตให้สว่าง 
มองเห็นความเป็นจริง โดยการ
หมั่นฟัง หมั่นคิด ตรึกตรอง
มาก คบคนดี มีโยนิโสมนสิการ 
(คิดเป็น) ปฏิบัติธรรมสมควร
แก่ธรรม

พุทธพจน์ : การฝึกตนเป็นสิ่ง
ที่ยาก ถ้าฝึกได้แล้วจะได้ที่พึ่ง
ซึ่งได้โดยยาก
เราต้องถือว่าการฝึกตนเป็น
ภารกิจสำ�คัญของชีวิต ช้าง ม้า 
วัว ควาย ยังนำ�มาฝึกได้ ทำ�ไม
เราจะฝึกไม่ได้ ช้าง ม้า วัว 
ควาย ที่ฝึกแล้ว เป็นสัตว์
ประเสริฐ แต่คนที่ฝึกตนแล้ว
ประเสริฐกว่านั้น
ฝึกอย่างไร ฝึกให้อดทนต่อคำ�
ล่วงเกินของผู้อื่นได้

วิธีฝึกตน
ในหมวดธรรม 
ฆราวาสธรรม ๔

๑. ทมะ แปลว่าการข่มใจ 
ในที่นี้เป็นการฝึกตน 

๒. การฝึกตนต้องมีการ
เจ็บปวดบ้าง แต่เราก็ต้องมี
ความตั้งใจ คือมีสัจจะ ความ
ตั้งใจไม่ล้มง่าย เพื่อจะฝึก

๓. มีขันติ อดทนต่อ
ความเจ็บปวด ตนที่ฝึกดีแล้วจะ
ให้คิดก็ได้ ไม่คิดก็ได้ ให้คิดยังไง
ก็ได้ เรียกว่าทำ�ตนให้อยู่ใน
อำ�นาจได้ เหมือนม้าฝึกแล้ว
ไปตามที่เจ้าของต้องการ

๑๔๓



๔. จาคะ ในการฝึกต้องมี
อุปสรรคมาล่อให้หลงทาง 
มาเป็นสิ่งยั่วยวน เช่น นักเรียน
จะทำ�การบ้านมีเยอะ แต่
โทรทัศน์รายการดีเหลือเกิน 
เด็กไม่ดูโทรทัศน์ แต่ฝืนใจมา
ทำ�การบ้านให้เสร็จ นี่คือจาคะ 
คือสละสิ่งที่ชอบ มาทำ�สิ่งที่เป็น
ประโยชน์
สิ่งสำ�คัญคือ คำ�นึงถึงประโยชน์ 
ว่าอันไหนมีประโยชน์มากกว่า 
ควรสละเรื่องไหนเพื่อทำ�เรื่อง
ไหน ที่ว่าทำ�สิ่งที่ทำ�ได้ยาก 
ก็ต้องมีประโยชน์ด้วย ไม่ใช่
ว่ายากก็ทำ� แต่เป็นสิ่งที่ไม่เป็น
ประโยชน์ อย่างขุดทองก็หา
เครื่องมือตรวจให้รู้ว่าทองอยู่
ไหน ค่อยขุด ไม่ใช่ขุดไปเรื่อย
เปื่อยจนกว่าจะเจอทองเอง

วิธีฝึกตน
ในเรื่องปัจจัย ๔
๑. อาหาร อยากกินอย่ากิน 
กินเมื่อหิว กินแต่พอดี ไม่มาก
ไม่น้อย

๒. เสื้อผ้า เลือกใช้ที่เหมาะสม
แก่ตน อย่าทะเยอทะยานตาม
คนอื่น แต่งให้เรียบร้อย สุภาพ

๓. ที่อยู่อาศัย ฝึกใจให้ยินดี 
พอใจกับที่อยู่อาศัยที่เหมาะสม
กับฐานะของตน

๔. ยารักษาโรค หาความรู้เรื่อง
ยา โภชนาการ ไม่หลงคำ�โฆษณา
ทำ�ให้เสียเงินแพง

สังเกตดูว่าถ้าเราจะทำ�บุญอะไร 
เราก็จะหาคนที่ฝึกตนดีแล้วมา
เป็นผู้รับทาน
การทำ�บุญกับคนไม่ดี นอกจาก
ไม่ได้รับผลแล้ว กลับเป็นโทษ 
คล้ายๆ ไปส่งเสริม และทำ�ให้
คนดีถูกละเลย ไม่ได้รับการดูแล 
อุปถัมภ์ ถ้าเชิดชูคนดีทำ�ให้เขา
มีกำ�ลังทำ�ดีต่อไป
ผู้อบรมที่ทำ�ตนดีแล้ว แม้ทำ�บุญ
กับผู้ทุศีล ผู้ทำ�ก็ยังได้บุญมาก 
เหมือนนาดินไม่ดี แต่คนทำ�นา
มีความรู้ดี ก็ทำ�ให้ผลผลิตดีได้ 
แต่คนที่มีนาดี แต่ทำ�ไม่เป็น 
ก็ได้ผลผลิตไม่ดี
		 ๑๔๔



คนกล้าหาญ เมื่อความทุกข์ครอบงำ�

ก็ต่อสู้กับทุกข์ได้ ทุกคนต้องเดินทางนี้ 

เกิด แก่ เจ็บ ตาย ท่านให้ “มองทุกข์

ให้เห็นจึงเป็นสุข” คือเมื่อเห็นทุกข์ก็

หน่ายในทุกข์ จึงเกิดละความยึดมั่น 

ทำ�ให้ใจสงบ จึงเป็นสุข



การชนะตน

การชนะตนนั้นดี 
คำ�ว่าตนในคัมภีร์บางแห่ง
อธิบายว่าจิตคือตน ดังนั้น ชนะ
จิตนั้นดี เพราะจิตมักตกไปในที่
ต่ำ� นักปราชญ์ย่อมรักษาจิต 
จิตที่ฝึกแล้วนำ�สุขมาให้ บางที
เราฟังเทศน์เพื่อยกจิตให้สูงขึ้น 
เป็นคนมีใจสูง คนส่วนมากก็คิด
เอาชนะผู้อื่น แต่พระพุทธเจ้า
ตรัสว่าชนะตนนั้นแหละดี 
ชนะผู้อื่นจะมีประโยชน์อย่างไร 
ปัญหาสังคมเวลานี้คือ พยายาม
เอาชนะผู้อื่น แพ้ตนเอง 
ไม่เอาชนะตนเอง

วิธีที่จะเอาชนะตนทำ�อย่างไร

๑. รู้ว่าสิ่งใดไม่ดี ไม่ทำ�สิ่งนั้น 
พยายามฝืนใจให้ได้ (บางคนรู้ 
แต่ก็ทำ� ภาษาโบราณเรียกว่า 
เหยียบรู้ คือรู้แต่เหยียบไว้)

๒. รู้ว่าสิ่งใดดี แม้ไม่อยากจะ
ทำ� ก็ฝืนใจทำ� ไม่ยอมแพ้แก่
ความเกียจคร้านหรืออุปสรรค
ต่างๆ ไม่ว่าจะทำ�อะไรก็ย่อมมี
อุปสรรคทุกอย่าง คนเก่งก็คือ
เอาชนะอุปสรรคได้ 
“ทางไปสู่เกียรติศักดิ์ 
จักประดับด้วยดอกไม้
หอมหวนยวนจิตไซร้ ไป่มี”

๓. หัดชั่งน้ำ�หนัก ผลได้
ผลเสีย เห็นว่ามีผลดีมากกว่า
ผลเสียจึงทำ�

๑๔๖



๔. ทำ�อย่างสม่ำ�เสมอ 
อย่าจับจด อย่าทอดทิ้งเสีย
ง่ายๆ มีความเพียรสม่ำ�เสมอ 
มั่นคง ไม่ทอดทิ้งในสิ่งที่เห็นว่า
ดีเป็นกุศล ทางหนึ่งที่เราจะ
เอาชนะตนเองได้คือยอมแพ้
ผู้อื่น เพราะโดยปกติพวกเรา
มักมีนิสัยชอบเอาชนะผู้อื่น 
แต่พ่ายแพ้ตนเอง โดยเราไม่รู้
ตัวว่าเป็นผู้แพ้แล้ว เราโกรธ 
เราเกลียด เราริษยาด่าทอผู้อื่น 
เมื่อเขานิ่ง ไม่โต้ตอบ เราคิดว่า
เราชนะแล้ว แต่ที่จริงเราพ่าย
แพ้ตัวเองไปก่อนแล้ว เขาผู้
อดทนและนิ่งได้นั่นแหละเป็น
ผู้ชนะ ผู้ที่จะเอาชนะตนเองได้ 
ต้องเป็นคนฝึกฝนอยู่เสมอให้
เข้าใจผู้อื่น เห็นใจผู้อื่น 
เดินออกไปจากตัวเอง คือไม่
หมกมุ่นอยู่แต่กับความต้องการ
ของตน นึกอยู่เสมอถึงความ
ต้องการของผู้อื่น คือเป็นคนไม่
เห็นแก่ตัว เห็นแก่ผู้อื่นอย่าง
น้อยก็เสมอกับตนเอง

ในการยอมแพ้ผู้อื่นหรือพ่ายแพ้
ตนเองก็ตาม ถ้าเรายอมแพ้โดย
ตั้งใจ เราจะไม่มีความขัดแย้ง
ในใจ เราจะเป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกับความพ่ายแพ้ เรา
จะมีความสุข ความพอใจ ใน
ความพ่ายแพ้นั้น ลักษณะนี้ก็
จะทำ�ให้เป็นผู้ชนะในความแพ้ 
คือเอาชนะตนเองได้ ไม่เป็น
ทุกข์ในความพ่ายแพ้นั้น

วิธีที่จะไม่ติด
ในชัยชนะ
ให้สร้างความรู้สึกถ่อมตัว ว่า
ชัยชนะนี้อาจจะกลับแพ้ได้ 
ไม่ใช่ชัยชนะที่เด็ดขาด 
แต่เป็นชัยชนะเป็นครั้งคราว 
ถ้าเราชนะตัวเองชนะกิเลส 
ก็เป็นชัยชนะที่เด็ดขาด

๑๔๗



คนยืนคนละจุด

คนที่ยืนอยู่บนภูเขา มองลงไปข้างล่าง 
แต่คนสองคนหันหน้าไปมองคนละทาง 
แม้จะยืนอยู่ด้วยกัน แต่ก็เห็นวิว
ไม่เหมือนกัน เทียบแล้วนี่ก็เป็นสาเหตุ
ทำ�ให้คนเราคิดเห็นไม่เหมือนกัน มีความ
ขัดแย้งทางความคิด คนยืนคนละจุด 
ไม่อาจเข้าใจกันได้ นายจ้างมองลูกจ้าง 
กับลูกจ้างมองนายจ้าง จะมองไม่เหมือน
กัน ผลก็คือ เราไม่รู้ทุกข์ ไม่เข้าใจทุกข์
ของคนอื่น เพราะฉะนั้น เราไม่ควรคิด
ว่าเราเข้าใจทุกข์ของคนอื่น

๑๔๘





หลัก ๕ ประการ
วิธีที่จะให้
อยู่เป็นสุข

๑. เราจะมีสติสำ�รวมตนอยู่
เสมอ จะได้ไม่เกิดผิดพลาด 
เพราะจะมีทุกข์ตามมา ไม่
ก้าวร้าวผู้อื่น ไม่ก่อทุกข์ให้ผู้อื่น 
และก่อทุกข์ให้ตนเองในภายหน้า

๒. บริกรรมเสมอว่าเราจะไม่
ต้องการอะไร สันโดษในผล 
แต่ไม่สันโดษในเหตุ คือว่าแม้เรา
จะไม่ต้องการอะไร แต่ยังต้องทำ�
อะไรๆ ไปตามปกติ

๓. ไม่กังวลกับการถูกวิพากษ์
วิจารณ์ เห็นว่าความสงบสุข
ทางใจมีค่ามากกว่า เป็นการง่าย 
ยิ้มชื่นไม่ต้องฝืน

๔. นึกเสมอว่าไม่ต้องการ
คำ�เยินยอ ชื่อเสียง อบรมใจให้
ไม่ต้องการจริงๆ ให้ใจคุ้นกับ
ความสงบจนเคย 

๕. สิ่งใดที่ได้มาให้ถือว่ามาตามเหตุ
ที่เคยประกอบเอาไว้ ไม่ปฏิเสธ
สิริมงคล ความสุขที่มาถึงตน
โดยชอบธรรม
สิ่งที่เราไม่ต้องการ (มักน้อย) 
เมื่อได้มารู้สึกเหมือนได้มาก
สิ่งที่เราต้องการมาก เมื่อได้มารู้สึก
เหมือนได้น้อย 

อุบายแห่งความสุข

ถ้าอยากมีความสุขทางใจทุกๆ วัน 
ก็อย่าหวังสิ่งเหล่านี้

๑. การเอาอกเอาใจจากผู้อื่น

๒. ความสำ�นึกคุณจากผู้ที่เราเคย
ช่วยเหลือ

๓. คำ�สรรเสริญเยินยอ

๔. ความอยากให้คนนั้นเป็นอย่าง
นั้น คนนี้เป็นอย่างนี้ เพราะจิต
สันดานหรือนิสัยคนเราไม่เหมือนกัน 
เขาย่อมเป็นไปตามสันดานของตน 
ไม่ใช่อย่างที่เราอยาก

๑๕๐



แต่จงทำ�สิ่งต่อไปนี้

๑. ลดความต้องการของเราให้
เหลืออยู่เฉพาะเท่าที่จำ�เป็นจริงๆ 
เท่านั้น คนที่ไม่มีความต้องการ
จะร่ำ�รวยกว่าคนที่มีของมาก

๒. แสวงหาความรู้และความสงบ
อยู่เสมอ แสวงหาโอกาสที่จะ
ทำ�ความดี และทำ�เท่าที่โอกาส
จะอำ�นวย

เหตุให้เกิดความสุข

๑. เมื่อความต้องการเกิดขึ้น 
เมื่อเรื่องราวเกิดขึ้น เมื่อธุระเกิดขึ้น 
สหายนำ�ความสุขมาให้ 
(มีกัลยาณมิตร)

๒. ความพอใจ ตามมี ตามได้ 
เป็นเหตุให้เกิดความสุข (คือเป็นคน
ไม่ตั้งเป้าล่วงหน้า) ความพอใจ
เหมือนหม้อน้ำ� ยกขึ้นวางบนเตา
ก็ไม่แตก วางบนพื้นก็สบายดี 
แต่อย่าพอใจ (สันโดษ) ในกุศลธรรม 
ให้ทำ�กุศลเพิ่มไปเรื่อยๆ เพียงแต่
ให้สันโดษในปัจจัย ๔

๓. บุญนำ�ความสุขมาให้
เมื่อสิ้นชีวิต (ตอนมีชีวิตก็มี
ความสุข)

๔. การละความทุกข์
ทั้งปวงเสียได้เป็นความสุข 
การละความทุกข์ต้องสาว
หาเหตุว่าความทุกข์นี้เกิดจาก
อะไร ก็ละเหตุเสีย

๕. การเกื้อกูลแก่มารดา

๖. ความเกื้อกูลแก่บิดา 
(ถ้าทิ้งพ่อแม่ บาปอกตัญญู 
ถ้าพ่อแม่ทิ้งลูก บาปข้อไม่ทำ�
หน้าที่ พ่อแม่มีหน้าที่เลี้ยงดู
ลูกโดยธรรม และบางที
อาจถึงปาณาติบาต เพราะลูก
อาจตายเมื่อถูกทิ้ง) 

๑๕๑๑๕๑



๑๕๒

ชีวิตที่เรียบง่ายที่สุด

เป็นชีวิตที่ดีที่สุด 

ศีลธรรมเป็นวิถีชีวิตที่ดีที่สุด 

พระพุทธเจ้าสอนว่า 

ผู้อยู่ด้วยปัญญาเป็นชีวิตที่ดีที่สุด 

ควรเป็นชีวิตที่สงบ

และมีประโยชน์



๑๕๓



๑๕๔

หน้าที่ของลูกต่อพ่อแม่

บุตรมี ๓ จำ�พวก
๑. อวชาติ บุตรเลวกว่าพ่อแม่

๒. อนุชาตบุตร เสมอที่พ่อแม่
เคยทำ�

๓. อภิชาตบุตร ทำ�เจริญกว่าที่
พ่อแม่เคยทำ� 
ในทางธรรมก็มีศีล จาคะ ศรัทธา 
ปัญญาดีกว่าพ่อแม่

๑. ท่านเลี้ยงมาแล้ว 
เลี้ยงท่านตอบ

๒. รับทำ�กิจของท่าน

๓. ดำ�รงวงศ์ตระกูล คือ
ไม่ทำ�ให้ตระกูลเสื่อม

๔. ประพฤติตนให้สมควร 
เป็นผู้รับมรดกของท่าน ให้ท่าน
ไว้ใจได้ว่าลูกคนนี้ไม่ทำ�ให้
ทรัพย์พินาศ 

๕. เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว 
ทำ�บุญอุทิศให้ท่าน



๑๕๕

ความเกื้อกูลแก่
สมณะ เป็นเหตุ
ให้เกิดสุข
๑. ทำ�อะไรด้วยเมตตา (ไมตรี)
๒. พูดอะไรด้วยเมตตา
๓. คิดอะไรด้วยเมตตา
๔. ไม่ห้ามไม่ให้เข้าบ้านเรือน 
มีแต่ยินดีเมื่อท่านมาบ้าน
๕. ให้อามิสทาน (ปัจจัย ๔) 
เพื่อให้ท่านมีชีวิตอยู่
เพื่อสืบพุทธศาสนา

หน้าที่ของสมณะ

๑. ห้ามทำ�ชั่ว โดยเฉพาะ
อบายมุข
๒. ให้ทำ�แต่ความดี
๓. อนุเคราะห์ด้วยน้ำ�ใจ
อันดีงาม เช่น จะทำ�บุญขึ้น
บ้านใหม่ท่านก็ไปทำ�ให้ ฯลฯ
๔. ให้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง
๕. ทำ�สิ่งที่ฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง
๖. บอกทางสวรรค์ให้ เวลาคน
เจ็บป่วยใกล้ตาย พระมาพูด
ให้ฟังบอกทางไป

การเกื้อกูลแก่
พราหมณ์ เป็น
เหตุให้เกิดสุข

คำ�ว่าพราหมณ์ในที่นี้ 
พระอรรถกถาจารย์บอกว่า
คือพระอริยบุคคลตั้งแต่
โสดาบันขึ้นไป
{ในพระไตรปิฎก มีพราหมณ์อยู่
หลายแห่ง ซึ่งหมายถึง
พระอรหันต์ (= ขีณาสพ เช่น 
ผู้ใดข้ามพ้นเครื่องข้องทั้ง ๒ ได้ 
คือ บุญและบาป เราเรียกท่าน
ผู้นั้นเป็นผู้ไม่เศร้าโศก ปราศ
จากธุลีคื กิเลสบริสุทธิ์ ว่าเป็น
พราหมณ์ (คือ อรหันต์)}
เกื้อกูลอย่างไรก็ได้ แก่ผู้ที่เรา
คิดว่าเป็นโสดาบัน ทำ�น้อย
ได้บุญมาก ทำ�ไปเรื่อยๆ



๑๕๖

การระลึกถึงความตาย

- ให้ระลึกว่า เรามีความสัมพันธ์ที่แยกได้ 

(เป็นสังโยค) กับทุกคนทุกสิ่งต้องจากได้

- นึกถึงความไม่เที่ยงเป็นนิจ

- ทำ�บุญทั้งกลางวันกลางคืน ภาวนาดูจิต

- ระลึกถึงมรณสติเสมอ



๑๕๗



๑๕๘

ศีลนำ�สุขมาให้จนชรา

ศีลมีความไม่เดือดร้อนเป็นอานิสงส์
ทุกข์ใจเป็นนรก สุขใจเป็นสวรรค์ สงบใจ
เป็นนิพพาน ค่อยๆ เก็บสั่งสมความสงบ
ใจไป ฉะนั้นอย่าดูหมิ่นศีล มันค่อยๆ 
พาไป คอยทำ�ศีลให้บริสุทธิ์ จะนำ�สุขมา
ให้จนชรา



๑๕๙

ศรัทธาที่ตั้งมั่นแล้ว 
นำ�ความสุขมาให้

ศรัทธาเป็นเสบียงเลี้ยงเราไป
ทั้งชาตินี้และชาติหน้า
ศรัทธา ๔ 

๑. เชื่อในพระปัญญาตรัสรู้ของ
พระพุทธเจ้า

๒. พระพุทธเจ้าเป็นผู้กล่าวกรรม 
ว่าสัตว์ทั้งหลายเป็นไปตามกรรม

๓. ทำ�ดีได้ดี ทำ�ชั่วได้ชั่ว ถ้าเรา
เชื่อเรื่องนี้ก็จะมีสุข ระงับความ
กระวนกระวาย ไม่ต้องไปดูหมอ 
ฯลฯ มีศรัทธาเชื่อกรรม ปลดภาระ
ในชีวิตได้เยอะ

๔. เชื่อผลของกรรม ทุกคน
มีกรรมของเขามา ทำ�ให้เราหยุด
พะวงถึงชะตาชีวิตของผู้อื่น สัตว์
ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เขา
จะปรากฏด้วยกรรมของเขาเอง 
เราอยากให้ผู้อื่นเป็นอย่างไรไม่ได้ 
เขาเป็นไปตามกรรมของเขาเอง

สรุปศรัทธา ๔
๑. เชื่อในปัญญาของ
พระพุทธเจ้า (ตถาคตโพธิ)

๒. กัมมัสสกตา = สัตว์เป็น
ไปตามกรรม

๓. กรรมศรัทธา = เชื่อว่า
กรรมดี กรรมชั่วมีอยู่

๔. วิบาก = เชื่อว่าผลของ
กรรมมีอยู่ (วิปากศรัทธา)



ให้อย่างไร้เงื่อนไข

อันต้นจันทน์นั้น เมื่อคนมาพักอาศัยใต้ร่มเงา 
ต้นจันทน์ก็ให้ร่มเงาแก่เขา 

พอจะจากไปเขาเอาขวานจามต้น 
กลิ่นหอมก็ยังติดขวานไปด้วย



ISBN 978-616-90901-0-6

ธรรมะ
ราคา 150 บาท


